

بسمالله الرحمز الرحيم جمهوريّة الستودان وزارة التربية والتعليم المركز القومي للمناهج والبحث التربويّ – بخت الرضا –

# التّربية الإسلامية

# الصّف الثّالث الثّانوي

طبعة منقحة ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨م

إعداد لجنة بتكليف من المركز القومي للمناهج والبحث التربوي من الأساتذة:

الاستاذ الدكتور / محمد عثمان صالح - جامعة أم درمان الإسلامية

الأستاذ / عبد الباسط عبد المآجد بشير – خبير تربوي

الدكتور / عثمان مير غنى على - جامعة أم درمان الإسلامية

الأستاذ / محمد عبد الرحيم بأسان - جامعة أم درمان الإسلامية

الأستاذ / محمد كوكو عطا الجيد - المركز القومي للمناهج والبحث التربوي

عميد كلية أصول الدين - الجامعة الاسلامية

المركز القومي للمناهج والبحث التربوي

المركز القومى للمناهج والبحث التربوي

نائب عميد كلية أصول الدين الجامعة الاسلامية

#### مراجعة:

ا.د. عمر يوسف حمزة

د. كمال يوسف علي

د. طه محمد نور الدائم أحمد

أ. عبد الباقي الإمام

أ. محمد كوكو عطا الجيد

#### تصميم الغلاف:

الأستاذ / إبر اهيم الفاضل الطاهر - المركز القومي للمناهج و البحث التربوي الإخراج الفني:

خبیر تربوی

إشر آقة فرح شريف - المركز القومي للمناهج والبحث التربوي نجلاء أبشر سليمان - المركز القومي للمناهج والبحث التربوي تهانى بابكر سليمان - المركز القومي للمناهج والبحث التربوي

# المحتويات

| الصفحة    | الموضوع                                                      |
|-----------|--------------------------------------------------------------|
| Í         | المقدمة                                                      |
| 1         | التجويد                                                      |
| 1         | المدود                                                       |
| ۲         | ● المد الفرعي                                                |
| ٧         | <ul> <li>الحروف المتقطعة</li> </ul>                          |
| ٩         | <ul> <li>سورة النور (المحفظ والتفسير)</li> </ul>             |
| ٩         | – مقدمة .                                                    |
| ١٢        | <ul> <li>عقوبة الزنا .</li> </ul>                            |
| 10        | <ul> <li>حكم القذف بالزنا وحكم اللعان .</li> </ul>           |
| ١٨        | <ul> <li>– حادثة الإفك (١) .</li> </ul>                      |
| 7 7       | <ul> <li>حادثة الإفك (٢) .</li> </ul>                        |
| 7.7       | - عودة على قصبة الإفك .                                      |
| ٣٣        | <ul> <li>آداب الزيارة و الاستئذان .</li> </ul>               |
| ٣٧        | - آية الحجاب .                                               |
| ٤٢        | <ul> <li>علاج الأزمات الاجتماعية .</li> </ul>                |
| ٤٦        | <ul> <li>الله نور السماوات والأرض.</li> </ul>                |
| 01        | <ul> <li>لا قيمة للأعمال بلا إيمان .</li> </ul>              |
| 0 £       | - من دلائل قدرة الله .                                       |
| ٥٩        | <ul> <li>صفات المنافق الكاذب وصفات المؤمن الصادق.</li> </ul> |
| ٦ ٤       | <ul> <li>حولة المؤمنين تدوم بدوام الإيمان .</li> </ul>       |
| 7 🗸       | <ul> <li>آداب الاستئذان داخل الأسرة</li> </ul>               |
| ٧.        | <ul> <li>رفع الحرج عن أصحاب الأعذار .</li> </ul>             |
| ٧٤        | - أدب الجماعة المؤمنة مع قائدها .                            |
|           | •                                                            |
| <b>YY</b> | <ul> <li>□ آیات مختارة للتفسیر والفهم :</li> </ul>           |
| <b>YY</b> | - آيات المواريث .<br>ناتر المالية .                          |
| 9 7       | <ul> <li>صفات عباد الرحمن .</li> </ul>                       |
| ٩٨        | <ul> <li>الأمر بالعدل والوفاء بالعهد .</li> </ul>            |

| الصفحة | الموضوع                                              |
|--------|------------------------------------------------------|
|        |                                                      |
| 1 • £  | أحكام فقهية عامة :                                   |
| 1 • £  | ب تمهید . □                                          |
| 1.0    | □ أحكام النسل :                                      |
|        |                                                      |
|        | - دعوة الإسلام إلى التكاثر .                         |
|        | - موانع الحمل ، الإجهاض ، وتنظيم النسل               |
|        | وتحديده .                                            |
| ١١٢    | 🗖 الأيمان :                                          |
|        | - النهي عن الحلف بغير الله .                         |
|        | – أقسام اليمين وحكمها .                              |
|        | - كفارة اليمين .<br>- "                              |
| 110    | 🗖 النذور :                                           |
|        | <ul> <li>مشروعية النذر في القرآن الكريم .</li> </ul> |
|        | - حكم النذر .<br>- أن ا م النذ                       |
|        | − أنواع النذر .<br>□ الوقف :                         |
| ١١٨    | ■                                                    |
|        | ــــــم ،بوـــــ .<br>- أنواع الوقف .                |
|        | - شر و ط الو اقف .<br>- شر و ط الو اقف               |
|        | <ul> <li>أثر الوقف في الحضارة الإسلامية .</li> </ul> |
| 171    | 🗖 الدين :                                            |
|        | – معنى الدين .                                       |
|        | – مشروعية الدين .                                    |
|        | – حكم الدين .                                        |
|        | – شِروط الدين .                                      |
|        | – أحكام الدين .                                      |
|        | <ul> <li>الأشياء التي يكون فيها الدين .</li> </ul>   |
|        | <ul> <li>التعجيل بقضاء الدين قبل الموت .</li> </ul>  |
|        | – إنظار المعسر .                                     |

| الصفحة | الموضوع                                            |
|--------|----------------------------------------------------|
|        |                                                    |
| 177    | الأمة الإسلامية و خصائصها:                         |
|        | □ معنى الأمة ونشأتها :                             |
|        | <ul> <li>نشأة الأمة الإسلامية .</li> </ul>         |
|        | <ul> <li>خصائص الأمة الإسلامية :</li> </ul>        |
| 179    | <ul> <li>الربانية .</li> </ul>                     |
| 1 47   | – الإنسانية .                                      |
| 1 77   | <ul> <li>الشمول .</li> </ul>                       |
| 1 £ 1  | – الوسطية .                                        |
| 1 5 5  | – الثبات والمرونة .                                |
|        | 🗖 الإسلام دين التوحيد :                            |
| ١٤٧    | <ul> <li>توحید الألوهیة</li> </ul>                 |
| 1 £ 9  | <ul> <li>توحيد الأسماء والصفات</li> </ul>          |
| 101    | <ul> <li>مظاهر التوحيد في دين الإسلام</li> </ul>   |
| 104    | <ul> <li>الإيمان والعلم في كتاب السنة:</li> </ul>  |
| 107    | <ul> <li>الإيمان من كتاب صحيح البخاري .</li> </ul> |
| 104    | 🗖 العلم                                            |
| 170    |                                                    |
| . ,    |                                                    |

# بسم الله الرحمز الرحيم

الحمد لله رب العالمين الذي أنعم علينا بنعمة الإسلام وكفى بها من نعمة ، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، وخاتم النبيين الذي أرسله الله رحمة للعالمين ، وعلى آله وأصحابه والتابعين ، ومن اهتدى بهديه واستن بسنته إلى يوم الدين .

وبعد ..

# الإخوة المعلموز والمعلمات ، والأبناء الطلاب والطالبات – بالصف الثالث الثانوي . \_

نقدم لكم كتاب التربية الإسلامية الطبعة المنقحة الذي يضم بين دفتيه مقرري القرآن الكريم والدراسات الإسلامية ؛ ويحتوي هذا المقرر على ما يأتى :

- أ) سورة ( النور ) التي تتناول أحكاماً عامة تتعلق بأمور التشريع والتوجيه والأخلاق ، مع اهتمامها بالقضايا العامة والخاصة التي ينبغي أنْ يربى عليها المجتمع المسلم أفراداً وجماعات .
- ب) آيات مختارة تتحدث عن أحكام الميراث التي يظهر فيها على وجه دقيق كفالة الإسلام للعدالة وتحقيقه للمساواة ؛ وتوضح آية أخرى صفات عباد الرحمن ، تلك الصفات التي ينبغي لكل عبد أن يتصف بها، وأيات أخرى تحث وتأمر بالعدل والوفاء بالعهد.
- ج) موضوعات متنوعة في الفقه الإسلامي تتناول أحكام النسل ، والرهن ، والوقف ، مبرزة لدوره في الحضارة الإسلامية ، بجانب أحكام أخرى تتعلق بالأيمان والنذور والدين .
- د ) دراسة موجزة عن خصائص الأمة الإسلامية التي هي ثمرة الرسالة الخاتمة، وقد فضلت على سائر الأمم ، وجُعلت شاهدة عليها ، وستظل باقية ما بقيت الحياة حاملة لمشعل الرشد والهداية .
- هـ) بجانب موضوعات في العقيدة تتعلق بتوحيد الألوهية والربوبية والأسماء والصفات التي هي أهم الأصول الاعتقادية والعملية .
- و ) باب عن الإيمان والعلم في السنة النبوية إكمالاً لما سبق دراسته في الصف الثاني عن هذين الموضوعين في القرآن الكريم .

وسيكون لهذا المقرر الدراسي نتائجه الطيبة بالجهود التي يبذلها الإخوة المعلمون والمعلمات لغرس روح الاعتزاز بالدين والانتماء لأمته في نفوس الطلاب والطالبات .

والله وحده هو المسؤول أنْ يجعل عملنا خالصاً لوجهه الكريم ونافعاً لأبنائنا وبناتنا وأمتنا والناس أجمعين .

لجنة الإعداد

#### المسدود

لقد درست أيها الطالب في مرحلة التعليم الأساسي أن المد ينقسم إلى قسمين : (١) المد الأصلي الطبيعي . (١) المد الأصلي الطبيعي .

- (١) من منكم يعرف المد الطبيعى ؟
  - (٢) ما ملحقات المد الطبيعي ؟
    - (٣) عرِّف مد التمكين.
    - (٤) اذكر مثالاً لما يأتى:
- ( أ ) مد بدل (ب ) مد تمكين
- (ج) مد طبيعي حرفي (د) مد صلة صغري
  - (٥) ما شروط مد الصلة الصغرى ؟
    - (٦) عرِّف مد العوض.

#### مشروعية المد:

أورد البخاري في صحيحه عن قتاده قال : سألت أنس بن مالك ، رضى الله عنه ، عن قراءة النبي صلى الله عليه وسلم ، فقال : "كان يمد مدأ " وفي رواية النسائي " وكان يمد صوته مدأ " .

#### مصطلحات المد:

- القصر معناه الحبس ويمد بمقدار حركتين.
- الإشباع أو الطول معناه مد حرف المد ست حركات .
  - التوسط معناه مد حرف المد أربع حركات.
- الحركة معناها الفترة الزمنية اللازمة للنطق بحرف متحرك .

### المد الفرعي

#### تعريف المد الفرعي:

هو المد الزائد عن المد الأصلى لسبب من الأسباب.

#### أسباب المد الفرعي :

(١) الهمز . (٢) السكون .

#### السبب الأول : الهمز

يندرج تحت هذا السبب المد المتصل والمد المنفصل.

(أ) المد المتصل:

هو أن يقع بعد حرف المد همز متصل في كلمة واحدة .

#### حكم المد المتصل :

الوجوب: أي وجوب مده مدأ زائداً عن حركتين.

#### أمثلته:

جآء ، سمآء ، هنيئاً ، سوء ، الملائكة

إذا نظرت إلى جميع الكلمات السابقة وجدت الهمز جاء بعد حرف المد ( الألف ، الواو ، الياء ) .

#### (ب) المد المنفصل:

هو أن يقع بعد حرف المد همز منفصل عنه في كلمة أخرى .

#### حكم المد المنفصل:

الجواز أي جواز قصره على حركتين ، ومده بمقدار أربع أو خمس حركات ، سمى بالمنفصل لانفصال حرف المد عن الهمزة .

#### أنواع الانفصال :

الانفصال الحقيقي: هو أن يكون حرف المد ثابت في الرسم واللفظ، وذلك نحو: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكَوْتَرُ شَ ﴾.

الانفصال الحكمي: هو أن يكون حرف المد محذوف في الرسم، وثابت في اللفظ وذلك نحو: ياء النداء في:

أ. ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾ .

ب. ها التنبيه نحو هؤلاء - هَنَأُنتُمْ ) .

#### التقويم:

- (1) عرف المد الفرعي . (7) ما أسباب المد الفرعي ؟
  - (٣) ما الفرق بين المد المتصل والمنفصل ؟ ومثل لكل منهما
    - (٤) ما حكم المد المتصل والمنفصل ؟

#### نشاط:

- (١) استخرج من سورة النور خمسة مدود متصلة وخمسة مدود منفصلة .
  - (۲) اکتب فی کراستك واشرح :

وجائز مد وقصر إن فصل كل بكلمة وهذا المنفصل فواجب إن جاء همز بعد مد في كلمة وذا بمتصل يعد

#### السبب الثاني: السكون

يندرج تحته قسمان من أقسام المد:

أ . المد العارض للسكون . ب. المد اللازم .

#### (أ) المد العارض للسكون:

هو أن يقع بعد حرف المد أو حرف اللين سكون عارض من أجل الوقف .

#### أمثلته:

﴿ٱلرَّحْمَانِ ﴾ ، ﴿ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ، ﴿ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ ، ﴿خَوْف ﴾ ، ﴿ قُرَيْشٍ ﴾ ، ﴿ مَاب ﴾ ، ﴿ لَطَّلُوٰة ﴾ ، ﴿ ٱلتَّوْرَانة ﴾ .

#### حكمه:

جواز قصره ومده .

#### مقدار مده:

يجوز فيه ثلاث أوجه

القصر والتوسط والطول (الاشباع).

#### أقسام المد العارض للسكون:

#### أولاً: المد العارض للسكون المطلق:

#### ثانياً: اللين العارض للسكون:

هو أن يقع السكون العارض بعد حرف اللين في كلمة ويسمى ( مد اللين ) وتسمى العارض ليناً لوقع السكون بعد حرف اللين مثل ( بيت ) خوف ) قريش ) . حكمه : جواز القصر أو التوسط أو الطول ( 7-3-7-7 حركات ) .

#### ثالثاً: المد المتصل العارض للسكون:

هو أن يقع السكون العارض في الهمز المتصل بعد حرف المد في كلمة واحدة مثل (السمآء) (رجآء).

حكمه : جو أز التوسط أو الطول ( ٤ - ٥ - ٦ حركات ) .

#### رابعاً: البدل العارض للسكون:

هو أن يقع السكون العارض بعد حرف مد مسبوق بهمزة في كلمة مثل ( إسرائيل ) ( مآب ) وسمى بدلاً لكونه في الوصل بدلاً وفي الوقف مد بدل عارض للسكون .

حكمه: جواز القصر أو التوسط أو الطول ( Y - 3 - 7 حركات )

### تنبيه

إذا أبتدأ القارئ تلاوته بأحد المقادير الثلاثة ( Y - S - S ) فإنه يستمر عليه إلى أن تنتهى تلاوته .

#### التقويم:

(١) أكمل الآتي:

يتدرج تحت السكون قسمان من أقسام المد هما:

أ. ...... ب. .....ب

- (٢) عرف المد العارض للسكون ومثل له .
- (٣) كم حركة تمد الكلمات الآتية عند الوقوف والوصل:

﴿خَوْف ﴾- ﴿ ٱلسَّمَآءِ ﴾ .

(٤) أذكر أقسام المد العارض للسكون ومثل له .

#### نشاط :

(۱) اقرأ سورة الفاتحة مرة بقصر المد العارض، ومرة بتوسطه، ومرة بطول المد العارض للسكون وسجلها في شريط، وأعرضه على معلمك .

(٢) استخرج من سورة إبراهيم:

أ. مد عارض للسكون المطلق.

ب. مد متصل عارض للسكون.

#### ب. المد اللازم:

هو أن يأتي بعد حرف المد سكون أصلى (ثابت وصلاً ووقفاً) سواء كان ذلك في حرف أو كلمة.

سبب التسمية : للزوم مده (ست) ٦ حركات . وهذا اللزوم سببه السكون .

#### أقسام المد اللازم:

#### أولاً: مد لازم كلمى:

وهو أن يقع السكون بعد حرف المد في كلمة واحدة . مثل (الطآمّة) (الصآخّه) . وينقسم إلى :

- (۱) مد لازم كلمى مثقل: وهو أن يقع بعد حرف المد سكون أصلى في كلمة بشرط أن يكون مشدداً نحو (الحآقة) (الصآخة).
- (٢) مد لازم كلمى مخفف: وهو أن يقع بعد حرف المد سكونا أصلى خالى من التشديد مثل ﴿ ءَ ٱلْعَن َ ﴾ ، بموضعين في سورة يونس وليس في القرآن غير هما .

ومن أقسام المد اللازم الكلمى المثقل أو المخفف مد الفرق وسمى بذلك لأنه يفرق بين الاستفهام والخبر ، وذلك في ثلاث كلمات في ستة مواضع وهي : ﴿ آلذَّ كَرَيْن ﴾ سورة الأنعام ( ١٤٣ – ١٤٤ ) (ءَالله ) سورة يونس (٥٩) سورة

النمل (٥٩) ( ءَ آلَّئِنَ ) سورة يونس ( ٥١ ، ٩١ ) .

ثانياً: مد لازم حرفي: وهو أن يقع السكون الأصلي بعد حرف المد في حرف من حروف الهجاء مثل ﴿ رَبِّ ﴾ سورة القلم (١). وينقسم إلى:

(۱) مد لازم حرفي مثقل: هو أن يأتي بعد حرف المد سكون أصلى في حرف من أحرف الهجاء بشرط أن يكون مشدوداً . مثل اللام في ﴿ الْمَر ﴾ والسين في (طسم ) .

(۲) مد لازم حرفي مخفف: هو أن يأتي بعد حرف المد سكون أصلى في حرف من أحرف الهجاء خالياً من التشديد . مثل ﴿ رَبّ ﴾ ، ﴿ قَ ﴾ ، والميم في ﴿ الْمَر ﴾ .

#### التقويم:

- (١) عرف المد اللازم.
- (٢) ما المد اللازم الكلمي ؟ مثل له .
- (٣) ما المد اللازم الكلمي المخفف ؟ والمثقل ؟
- (٤) ما أقسام المد اللازم الحرفي ؟ مع التمثيل له ؟

#### نشاط:

اكتب في كراستك واشرح الأبيات الآتية:

أقسام لازم لديهم أربعة كلاهما مخفف مثقل فإن بكلمة سكون اجتمع أو في ثلاثى الحروف وجدا كلاهما مثقل إن أدغمأ

وتلك كلمى وحرفي معه فهـنه أربعـة تفصـل مع حرف مد فهو كلمى وقع والمد وسطه فحرفي بدا مخفف كل إذا لم يدغما

#### الحروف المتقطعة

وقعت حروف الهجاء المتقطعة في فواتح السور في تسع وعشرين سورة ، وهي أربعة عشر حرفاً مجموعة في قولك " صله سحيراً من قطعك " . المد في الحروف المقطعة : تقسم الحروف المقطعة من حيث المد إلى أربعة أقسام هي :

- (۱) ما كان هجاؤه على ثلاثة أحرف ووسطها حرف مد ، وله سبعة أحرف مجموعة في قولك (سنقص لكم) ، وهذا القسم يُمد مداً لازماً مقداره ٦ حركات ، ومن أمثلته اللام من (الآمر) والميم من (طسم) .
- (٢) ما كان هجاؤه على ثلاثة أحرف ووسطها حرف لين ، وهو حرف (العين) مثاله العين في فاتحه سورة مريم (كَهيعَص) وسورة الشورى (حمّ عَسَقَ) ، وهذا القسم يجوز فيه : ( الإشباع ٦ حركات ، والتوسط ٤ حركات ) والإشباع الأفضل .
- (٣) ما كان هجاؤه على حرفين ثانيهما حرف مد ، وحروفه خمسة مجموعة في (حى طهر) وهذا القسم يمد مدأ طبيعياً (حركتين) هكذا (حا، يا، طا، ها، را) .
- (٤) ما كان هجاؤه على ثلاثة أحرف ليس في أوسطها حرف مد ، وله حرف واحد و هو حرف الألف ، وهذا ليس فيه مداً أصلاً .

#### التقويم :

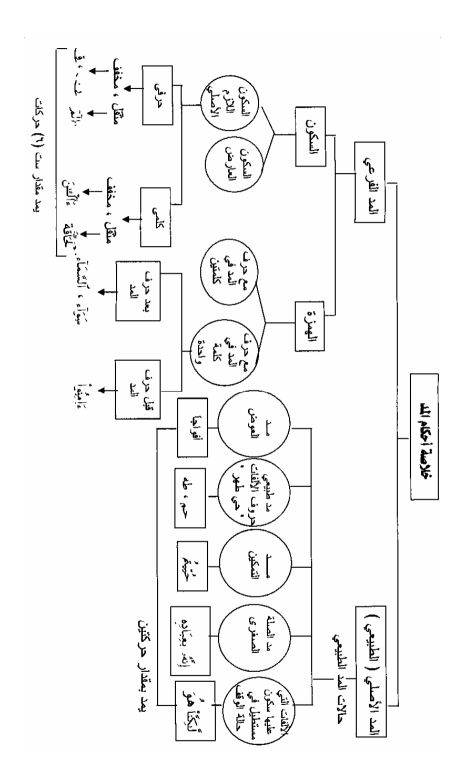
## أكمل الآتي:

تقسم الحروف المقطعة من حيث المد إلى أربعة أقسام منها:

- (۱) .......... أوسطها ....... وله سبعة أحرف مجموعة في ( و مقدار مده .........
  - (Y) ...... أوسطها ..... وهو حرف ......
- (٣) ...... ثانيها ..... و حروفه ..... مجموعة في .....

#### نشاط :

(١) ابحث عن حرف السين في أوائل السورة المفتتحة بالحروف المقطعة . وبين مقدار مده .



# سورة النور (للحفظ والتفسير) مقدمة عن سورة النور

#### مكانة سورة النور:

هذه السورة عظيمة الشأن ، ويتجلى ذلك منذ بدايتها بلفظ التنكير :" سورة " الذي يفيد التفخيم والتعظيم ، وفيه إشارة لمزيد من الاهتمام بها دون نفي الاعتناء بغيرها ، ويؤكد ذلك قوله تعالى " أنزلناها " بصيغة الجمع ، ثم تكراره في قوله تعالى " وأنزلنا فيها آيات بينات " فهذا الإطناب في الأسلوب الذي ذكر فيه الخاص بعد العام ؛ فيه دلالة واضحة على الاعتناء بالسورة ، وتوجيه النظر إليها ، فهي سورة عالية القدر عند منزلها ، مما يدعو المؤمنين لإدراك قدرها ، والاعتناء بها ، ولهذا سميت بسورة النور ، وذكر فيها النور موصولاً بذات الله سبحانه وتعالى ، إذ هو جل شأنه نور السماوات والأرض ، تتكشف آياته ، ومظاهره في قلوب المؤمنين وأرواحهم ، متمثلة في الأخلاق والآداب التي يقوم عليها بناء السورة وهي أخلاق وآداب تهم الأسرة والجماعة . وقد ربطت تلك الآداب والأخلاق بالنور الإلهي الذي يشمل الكون كله ، فهو نور في الحياة والقلوب والضمائر ، مستمد من النور الإلهي الشامل للوجود جميعه .

وتبدأ السورة بإعلان قوي – عن فرض هذه السورة بكل ما فيها من حدود وتكاليف وآداب وأخلاق – فيه دلالة على أهمية الأخلاق وعمقها وأصالتها ، في عقيدة الإسلام ، وتوجيه الحياة الإنسانية .

#### مقاصد السورة وموضوعاتها:

والمقصد الأساسي الذي تدور عليه السورة في عمومها هو التربية ، مع بيان أنجع الوسائل ، والدعوة إلى استعمالها في الوصول إلى الغاية المنشودة . وهي وسائل مختلفة تختلف حسب المقتضى فتكون شديدة لدرجة الحد الذي لا ينبغي تجاوزه وإهماله ، ورقيقة حيناً آخر حتى تصل قلب المؤمن بنور الله وآياته الظاهرة المشاهدة في الكون .

وتعالج السورة الموضوع للوصول إلى الغاية بإعلان حاسم ، يتضح فيه بيان حد الزنا وفظاعة فعله ، وقطع الصلة بين الزناة والجماعة الإسلامية ، ذاكرة حد القذف وسبب التشدد فيه ، مع استثناء الأزواج من حد القذف والتفريق بينهم عن طريق الملاعنة ، ثم كان الحديث عن الإفك الذي ظنَّه المسلمون شراً ولكنَّه خير ، إذ كشف به من الأشياء ما غلب نفعه ضرره ، ومن بيان المشاكلة والمشابهة بين أصحاب الخبيثات بعضهم ببعض وأصحاب الطيبات بعضهم ببعض .

وتهتم السورة بالمجتمع المسلم وتعمل على حمايته من الجريمة وتبين لهم الوسائل الواجب سلوكها لاتقاء الجريمة ؛ مع ذكر مجموعة من الآداب وربطها بنور الله تعالى مع بيان مجافاة المنافقين للأدب اللازم مع رسول الله (عليه) ، في الطاعة والتحاكم في الأمور . وقبل ختام السورة تأخذ الآيات في بيان آداب الاستئذان والضيافة في محيط البيوت بين الأقارب والأصدقاء ؛ وآداب الجماعة المسلمة وهم أسرة واحدة مع رسول الله (عليه) . وتختتم السورة بإعلان ملكية الله لما في هذا الكون ، وعلمه المحيط ، ومرجع الناس إليه في يوم لا ريب فيه .

ذكر أهل العلم أنَّ رسول الله ( صلى الله وسلم ) قال : ( علموا رجالكم سورة المائدة وعلموا نساءكم سورة النور ) . وقال حارث بن مضرب رضي الله عنه – كتب إلينا عمر بن الخطاب رضي الله عنه " أن تعلموا سورة النساء والأحزاب والنور " وروى مثل ذلك عن عائشة – رضي الله عنها – و لا غرابة في ذلك لأنَّها تناولت قضية من أخطر القضايا الاجتماعية وهي مسألة الأسرة المحفوفة بالمخاطر ، بما يعترض طريقها من المشاكل فالعقبات المؤدية إلى الانهيار فالدمار، عدا ما اشتملت عليه من حكم عالية وآداب رفيعة وتوجهات رشيدة ، تؤسس للحياة الكريمة ببناء الأسرة على دعائم راسخة مرتكزة على تعظيمها وتماسكها وصونها من العواصف .

ولعل المتتبع الأحوال العالم ، وما يدور من مكائد لهدم الأسرة يحس بعظمة هذه السورة ، الداعية إلى الستر والعفاف ، وبناء الحياة الإنسانية على الاستقامة والتماسك والبعد عن الانحلال الخلقي ، وحفظ الأمة من العوامل التي تهوي بها إلى بؤرة الفساد والإباحية ، فيضيع الإنسان ويذهب الشرف والعرض .

#### معنى كلمة سورة:

سميت سورة القرآن (سورة) لسموها وشرفها ، ولأنها صادرة من الله سبحانه العلي العظيم ، وداعية لأمور عظيمة تصلح بها حياة الناس في العاجلة والأجلة .

والسورة في اللغة: تعني المنزلة العالية ، والمكانة الرفيعة.

قال الشاعر:

ألم تر أنَّ الله أعطاكَ سورةً ترى كلَّ ملكٍ دونها يتَذبْذب

أي أنَّ الله أعطاه مكانة يعجز الملوك عن الوصول إليها .

والسورة في الاصطلاح: عبارة عن مجموعة من آيات القرآن محددة البداية والنهاية شرعاً ، بالنقل الثابت عن النبي ( عليه المريق الوحي ، بواسطة أمين الوحي - جبريل عليه السلام .

ومن خلال المعنى اللغوي والاصطلاحي ، يستبين إتفاق المعنيين في علو المنزلة ، والمكانة الرفيعة ، إذ أنَّ آيات القرآن عالية في أسلوبها ، عظيمة فيما تدعو إليه ، معجزة من جهة مصدرها .

وسورة النور إحدى هذه السور العظيمة التي نزلت بعد الهجرة بالمدينة المنورة ، التي قامت للإسلام فيها دولة ذات سلطان ، فعالجت الأحكام التشريعية واهتمت بأمور التوجيه والأخلاق ، والقضايا العامة والخاصة التي يجب تربية المسلمين جماعات وأفرادا عليها ، حتى يشاد بناء المجتمع الإسلامي قويا متماسكا ثابتاً أمام كل التحديات . وأنارت طريق الحياة للناس ببناء الفضائل والآداب والتشريع والقواعد والأحكام ، كما تضمنت آية فيها إشعاعات النور الرباني وقبس من نور الله على عباده ، وهي قوله تعالى : ﴿ ٱللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَواتِ وَالأرضِ وهاديها ومن فيهما . فقد أضاءت السماوات والأرض بنوره - سبحانه وتعالى - واهندى الحائرون والضالون إلى السبيل الأقوم بآياته .

#### تدریب :

- ١. لماذا بدأت هذه السورة بتنكير كلمة سورة ؟
  - ٢. ما المقصد الأساسى لهذه السورة ؟
- ٣. وضَّح أهم الموضوعات التي عالجتها هذه السورة .
  - ٤. لماذا سمبت بسورة النور؟
- أذكر ما تعرف من وسائل خبيثة تهدف إلى تدمير الأسرة ، وقارن بين هذه الوسائل الإسلام مع اختلاف الغايات .

# عقوبة الزنا

## الآيات (١-٣)

﴿ سُورَةُ أَنزَلْنَهَا وَفَرَضْنَهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَآ ءَايَت بَيِّنَتٍ لَّعَلَّكُمْ تَذكَّرُونَ ﴿ اللَّهِ وَٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَٱجۡلِدُواْ كُلَّ وَحِدٍ مِّهُمَا مِاْئَةً جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذُكُم بِمَا رَأَفَةٌ فِي دِينِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَلْيَشْهَدُ عَذَابَهُمَا طَآبِفَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلْيَشْهَدُ عَذَابَهُمَا طَآبِفَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلَيْ الزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَٱلزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَآ إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكَةً وَصُرَّمَ ذَلِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾

#### المعانى اللغوية:

أنزلناها : أوحينا بها إلى رسول الله ( عَلِيْنَ) بواسطة جبريل عليه السلام.

فرضناها : أوجبنا ما فيها من الأحكام على سبيل القطع والإلزام.

تذكرون : تتقون المحارم وتتعظون .

الزنا : هو أن يأتي رجلٌ امرأة بفعل الفاحشة بغير أنْ تكون بينهما علاقة الزنا : هو أن يأتي رجلٌ امرأة بفعل الفاحشة بغير أنْ تكون بينهما علاقة

#### سبب النزول:

عَنْ عبد الله بن عمرو قال : (كانت امرأة يقال لها أم مهزول تزني . فأراد رجل من أصحاب النبي (عَلِيْنُ) زواجها فأنزل الله تعالى ﴿ وَٱلزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَآ إِلَّا زَانِ أَوْ مُشْرِكُ ﴾ .

ورد أيضاً أنَّ رجلاً يقال له مرثد بن أبي مرثد ، كان يحمل الأسارى من مكة حتى يأتي بهم المدينة ؛ وكانت امرأة بغي يقال لها عناق ؛ وكانت صديقة له ، فاستأذن النبي (عَلَيْ) أن ينكحها ، فلم يرد عليه بشيء حتى نزل قوله تعالى: ﴿ ٱلزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْمِرَكَةً ﴾ فقال رسول الله ( عَلَيْ) يا مرثد " الزاني لا ينكح إلا زانية أو مشركة فلا تنكحها " .

#### البيان العام:

هذه سورة عظيمة الشأن أنزلها الله - سبحانه وتعالى - بواسطة جبريل عليه السلام إلى رسوله محمَّد (عَلِيُنُ) ، محدداً فيها أحكاماً بيّنة ، في آيات واضحة الدلالة بما اشتملت عليه من أحكام تشريعية ، لتكون هدى ونبراسا للمؤمنين ، ليعتبروا ويتعظوا بهذه الآيات البينات ، حتى يستطيعوا تحقيق العفة وذلك بحماية الأعراض وصونها ، ولهذا نص على فرضيتها دون غيرها من السور .

#### عقوبة الزاني:

ومما شرع الله لتحقيق هذه الأغراض المتعلقة بحماية الأعراض جلد الزناة غير المحصنين مائة جلدة، تغريب عام، عقوبة لهم على هذا الفعل الشنيع ، أمّا عقوبة الزنا بعد الإحصان فهي الرجم حتى الموت ، وقد ثبت هذا القول بالسنة

القولية والفعلية عن النبي (عَلَيْ) . ويجب أن يقام الحد على من تثبت عليه جريمة الزنا بدون تعطيل ، أو رحمة أو رأفة على الجاني تصدهم عن تنفيذ ما قرر من الحد للزاني أو الزانية، وذلك تصديقاً للإيمان بالله واليوم الآخر ، وتحقيقاً لما يستلزمه ويقتضيه .

ولشناعة الزنا وقبحه ، وحتى تكون العقوبة بالغة في الزجر ومانعة من الإقدام على هذه الفعلة ، أمر الله سبحانه وتعالى أنْ تتم العقوبة بحضور جماعة من المؤمنين لأنّ ذلك أشد من التعذيب الناجم من العقوبة ، وقد أخذت بهذا القوانين الوضعية حديثاً فيما يسمى بعلانية المحاكمة وشهادة المجتمع على الجاني ، وفي ذلك تحقيق لأقصى أنواع الزجر لمن تحدثه نفسه بالاقتراب من هذه الفعلة الشنيعة .

#### حكم زواج الزانية:

ولما كان الزنا من الفواحش الكبيرة التي لا تناسب العفيفين الطاهرين والعفيفات الطاهرات - فإنه لا يليق بالمؤمن أن يتزوج من الزانية ؛ وإنما يتزوج العفيفة الطاهرة ، أمَّا الزانية فيتزوجها أمثالها ومن هم على شاكلتها في الخسة والدناءة ؛ فالطيب لا يناسبه إلا طيب ؛ والخبيث لا يناسبه إلا خبيث .

#### توجيه الآيات :

- 1. تتبه الأيات إلى خطورة الزنا ، وذلك بتشريع عقوبته الأليمة الموجعة من الله سبحانه وتعالى .
- لنّ المؤمن طاهر عفيف ، عليه أنْ يبحث عن الطاهرات مثله ، ويبتعد عن الزانيات الخبيثات فهن لا يناسبنه .

- ٣. يجب تنفيذ حدود الله تعالى على من يعتدون على حرمات الله بدقة وبدون مجاملة ورأفة ، وفي تنفيذها دليل على صدق الإيمان .
- ٤. يجب تنفيذ حدود الله بمرأى من الناس حتى يخاف أهل الفجور ويكفوا عن ارتكاب الجرائم.

#### تدريب:

- ١. لماذا نهى الله المؤمنين عن الزواج بالزانيات؟
- ٢. ماذا يترتب على شهود بعض المؤمنين لعقوبة الزنا؟
- ٣. أذكر أهم الآثار الاجتماعية والصحية التي تترتب على انتشار الزنا في المجتمع.
  - ٤. أشرح العبارة الآتية (العقوبات زواجر جوابر).
    - ٥. لماذا شرع حد الزنا؟

#### حكم القذف بالرنا وحكم اللعان

الآيات (١٠-٤)

﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآءَ فَٱجْلِدُوهُمْ تَهَنِينَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبَلُواْ هَلُمْ شَهَدَةً أَبَدًا ۚ وَأُوْلَتِبِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ وَلَا لَا اللّٰذِينَ يَرْمُونَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَٰ لِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللّٰهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَٰ لِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللّٰهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ الْبُواْ مِنْ بَعْدِ ذَٰ لِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللّٰهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَدَت اللّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ اللّهِ فَلَهُ إِنّهُ لَمِنَ الصَّدِقِينَ ﴿ وَالْمَنْ اللّهُ عَلَيْهَ أَنَ اللّهُ عَلَيْهَ أَنْ لَعْنَتَ ٱللّهِ عَلَيْهِ إِنّهُ لَمِنَ اللّهِ عَلَيْهِ إِنّهُ لَمِنَ اللّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ اللّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ اللّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ اللّهِ عَلَيْهِ إِنّهُ لَمِنَ اللّهِ عَلَيْهِ أَنْ عَنْهَا إِن كَانَ مِنَ اللّهِ عَلَيْهِ إِنّهُ لَمِنَ اللّهِ عَلَيْهِ إِنّهُ لَكُنْ مِنَ اللّهِ عَلَيْهَ إِنّهُ اللّهِ عَلَيْهُ إِنّهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ إِنّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا فَضَلُ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ ٱللّهُ عَلَيْهَا إِن كَانَ مِنَ ٱلللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ ٱللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلَا فَاللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنّ ٱلللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ إِلَا عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ الللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا الللّهُ عَلَيْكُولُ الللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا الللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَالْمُعُلِي الللّهُ عَلَيْكُمْ الللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ

#### المعاني اللغوية :

يرمون : يتهمون زوجاتهم بالزنا .

المحصنات : العفيفات الحرائر البالغات العاقلات المسلمات .

لعنة الله عليه : بعده وطرده من رحمة الله .

يدرأ : يدفع .

غضب الله عليها : سخطه والبعد من فضله وإحسانه .

#### البيان العام:

في الآيات السابقة بين الله سبحانه وتعالى عقوبة الزنا ، وشدد في إقامتها ، غير أنَّ العقوبة وحدها غير كافية في صيانة المجتمع وحمايته ؛ ولذا لا بد من إيجاد ضمانات تقي المجتمع ، وتقود إلى تطهير الجناة من رائحة الجريمة ؛ ولهذا تستمر الآيات لتبعد ظل الجريمة من الجماعة ؛ فتذكر صنفاً من الناس ، يقذفون الناس ويتهمونهم بالزنا .

#### القذف وما يترتب عليه:

وقد ذكر الله المحصنات لأن ذلك أهم وأن رميهن بالفاحشة أشنع وأنكى للنفوس ؛ وقذف الرجال داخل في حكم الآية بالمعنى ؛ فإن من يفعل ذلك فعليه أن يأتي بأربعة شهود عدول ممن تقبل شهادتهم ، فإن عجزوا عن ذلك ضرب كل منهم ثمانين جلدة عقوبة جسدية ؛ ولا تقبل لهم شهادة أبدا جزاء لهم على ما ارتكبوا من جرم ؛ ويعتبرون خارجين عن طاعة الله وحدوده وشرعه الذي شرعه ؛ غير أن رحمة الله التي سبقت غضبه تفتح الباب ليلا ونهاراً للخاطئين ؛ فمن تاب وأصلح عمله ورجع عما قال وندم على ما تكلم به ، فإن الله غفور رحيم يقبل توبة من تاب وأصلح .

#### حكم اللعان وما يترتب عليه:

ما سبق كان حكم القذف العام ؛ ولكن استثني منه أن يقذف الرجل امرأته ، فإنَّ مطالبته أن يأتي بأربعة شهداء فيه إرهاق له وعنت ، والمفروض ألا يقذف الرجل زوجته إلا صادقاً لما في ذلك من التشهير بعرضه وشرفه وكرامة أبنائه . لذلك جُعِل لهذا النوع من القذف حكم خاص تيسيراً على الأزواج . يتاسب ودقة الحال وحرج الموقف ، وذلك حين يطلع الزوج على فعلة زوجته ؛ وليس له شاهد إلا نفسه ؛ فعندئذ يحلف بالله أربع مرات أنَّه لصادق في دعواه عليها بالزنا ، ويحلف يميناً خامسة أنَّ لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين . وتسمى هذه شهادات لأنَّه الشاهد الوحيد ؛ فإن فعل ذلك فرق بينهما تفريقاً أبدياً ، وثبت عليها حد الزنا وهو الرجم ، لأنَّها محصنة فإن أنكرت ورغبت في درء الحد عنها ، فإنَّها تحلف أربع مرات أنَّه كاذب فيما رماها به . وتحلف يميناً خامسة بأنَّ غضب الله عليها إن كان صادقاً وهي كاذبة ، وبذلك يدراً عنها الحد . ويفرق القاضي بينها وبين زوجها بالملاعنة ، ولا ينسب الولد للزوج إن كانت حاملاً ، بل ينسب لها . ولا يُقذف الولد ، ومن يقذفه يحد .

ووضح الله سبحانه وتعالى أنَّ هذا الفعل قبيح وشنيع ، ولولا رحمته بالمؤمنين وفضله عليهم وستره لهم ، لعجل لهم العقوبة وأهلكهم ، فهو كريم في قبول التوبة حكيم فيما شرع .

#### توجيه الآيات:

- ا. في حد القذف بالزنا دلالة على عظم حرمة الزنا وإثمه حيث كان الرمي حده ثمانون جلدة ، ورد الشهادة والحكم بالفسق .
  - ٢. في الآية دعوة للطهر والعفاف وعلاج الداء قبل استفحاله.

- ٣. في تشريع حكم اللعان رحمة واسعة من الله بعباده حيث خلصهم من حرج
   كانو ا يجدو نه و ضيق بعيشون فيه .
  - ٤. يجب الستر على المؤمنين والمؤمنات منعاً لإشاعة الفاحشة.

#### تدريب:

- ١. قال الله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ.... ﴾
  - (أ) من هن المحصنات ؟
    - (ب) بماذا يكون الرمي ؟
  - (ج) ما حكم القاذف الذي يعجز عن إثبات ما قذف به ؟
  - ٢. أين يظهر فضل الله ورحمته بالعباد من خلال قراءتك للآيات ؟
    - ٣. ما الضرر الذي يسببه قذف المحصنات في المجتمع ؟
- ٤. من خلال در استك لحكم القذف في الصف الثاني. ما شروط حد القذف؟

# حادثة الإفك (١)

الآية رقم (١١)

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُرْ ۚ لَا تَحْسَبُوهُ شَرًا لَّكُم ۖ بَلَ هُوَ خَيْرٌ لَا تَكْسَبُوهُ شَرًا لَكُم ۖ بَلَ هُو خَيْرٌ لَكُلِّ ٱمْرِي مِنْهُم مَّا ٱكْتَسَبَ مِنَ ٱلْإِثْمِ ۚ وَٱلَّذِى تَوَلَّى ٰ كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَكُر ۚ لِكُلِّ ٱمْرِي مِنْهُم مَّا ٱكْتَسَبَ مِنَ ٱلْإِثْمِ ۚ وَٱلَّذِى تَوَلَّى ٰ كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَكُو لَهُ مَا ٱكْتَسَبَ مِنَ ٱلْإِثْمِ ۚ وَٱلَّذِى تَوَلَّى ٰ كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَكُو لَهُ مَا الْكُولُ الْمُرْعِ مِنْهُمْ لَكُولُ اللّهُ مَظِيمٌ فَي اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُنْهُمْ لَهُ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ أَلَّالِمُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُلّمُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنَالِمُ ال

#### المعانى اللغوية:

الإفك : أقبح الكذب وأفحشه .

عصبة : جماعة من الأربعة فصاعداً .

الإثم : الذنب والخطيئة .

تولى كبره : تولى معظمه .

#### أسباب النزول :

نزلت آيات الإفك لتبرئ السيدة عائشة رضي الله عنها وصفوان بن المعطل من التهمة بالزنا التي اتهمهما بها عبد الله بن أبي بن سلول وجماعته في غزوة بني المصطلق.

#### السيدة عائشة تفتقد عقدها :

وتروي السيدة عائشة القصة بقولها: ( ... فخرجت معه بعد أن أنزل الحجاب ، وأنا أحمل في هودج ، وأنزل فيه ، فسرنا حتى إذا فرغ رسول الله من غزوته تلك ، وقفل ، ودنونا من المدينة ، آذن ليلة بالرحيل ، فقمت حين آذنوا بالرحيل حتى جاوزت الجيش ، فلما قضيت من شأني أقبلت إلى الرحل ، فلمست صدري ، فإذا عقد لي من جزع ظفار قد انقطع ، فرجعت فالتمسته فحبسني ابتغاؤه ؛ وأقبل الرهط الذين كانوا يرحلونني ، فاحتملوا هودجي ، فرحلوه على بعيري ، وهم يحسبون أنِّي فيه ، وكان النساء إذ ذاك خفافا لم يثقلهن اللحم ؛ وإنَّما نأكل العلقة من الطعام ؛ فلم يستنكر القوم حين رفعوه خفة الهودج ، فحملوه ، وكنت جارية حديثة السن ، فبعثوا الجمل وساروا ، فوجدت عقدي بعد ما استمر الجيش فجئت منزلهم وليس فيه أحد منهم . فتيممت منزلي الذي كنت فيه وظننت أنَّهم سيفقدونني فيرجعون إلى فبينما أنا جالسة غلبتني عيناي فنمت .

#### صفوان بن المعطل يعثر على السيدة عائشة :

فكان صفوان بن معطل السلمي من وراء الجيش ، فلما رآني عرفني ، فاستيقظت باسترجاعه فخمرت وجهي بجلبابي ووالله ما تكلمت بكلمة ، ولا سمعت منه كلمة غير استرجاعه ؛ وهوى حتى أناخ راحلته ، فوطئ على يديها ، فركبتها فانطلق يقود بي الراحلة ، حتى أتينا الجيش بعد أنْ نزلوا في نحر الظهيرة .

وافتقدني الناس حين نزلوا وماج القوم في ذكري ، فبينما الناس كذلك إذ هجمت عليهم فخاضوا في حديثي فهلك من هلك ، وكان الذي تولى الإفك عبد الله بن أبي سلول ؛ فقدمنا المدينة واشتكيت بها شهرا ، والناس يفيضون في قول أصحاب الإفك لا أشعر بشيء من ذلك ، ويريبني في وجعي أنِّي لا أعرف من رسول الله اللطف الذي كنت أرى منه حين أشتكي ، إنَّما يدخل فيسلم ثم يقول : كيف تيكم ؟ ثم ينصرف . فذلك الذي يريبني منه ، ولا أشعر بالشر حتى نقهت .

#### إطلاع السيدة عائشة بالتهمة الموجهة لها :

فخرجت أنا وأم مسطح قبل " المناصع " وهو متبرزنا ، وكنا لا نخرج إلا ليلا إلى ليل ، وذلك قبل أن نتخذ الكنف ، وأمرنا أمر العرب الأول في التبرز قبل الغائط ، فأقبلت أنا وأم مسطح حين فرغنا من شأننا - نمشي ، فعثرت أم مسطح في مرطها فقالت : تعس مسطح! فقلت لها بئسما قلت ، أتسبين رجلاً شهد بدراً ؟ فقالت : يا هنتاه ألم تسمعي ما قال ؟ فقلت : وما قال ؟ فأخبرتني بقول أهل الإفك ، فازددت مرضاً إلى مرضى .

### استئذان السيدة عائشة في الذهاب إلى بيت أبيها:

# مشاورة رسول الله (عَلِيْنُ) لأصحابه في حديث الأفك:

دعا رسول الله (علي) على بن أبي طالب وأسامة بن زيد - رضي الله عنهما - حين استلبث الوحي يستشيرهما في فراق أهله . قالت : فأما أسامة فأشار عليه بما يعلم من براءة أهله ، وبالذي يعلم في نفسه من الود لهم ، فقال أسامة : هم

أهلك يا رسول الله ، ولا نعلم والله إلا خيراً ، وأما علي بن أبي طالب فقال : يا رسول الله لم يضيق الله عليك ، والنساء سواها كثير ، وسل الجارية تخبرك . فدعا رسول الله (عَلَيُ الله بريرة ، فقال لها أي بريرة : هل رأيت فيها شيئاً يريبك ؟ فقالت : لا والذي بعثك بالحق نبياً إن رأيت منها شيئاً أغمضه عليها أكثر من أنّها جارية حديثة السن تنام عن عجين أهلها فتأتي الداجن فتأكله .

#### استمرار حزن وبكاء السيدة عائشة:

قالت: وبكيت يومي ذلك لا يرقأ لي دمع ، ولا أكتحل بنوم ، ثم بكيت ليلتي المقبلة لا يرقأ لي جفن ولا أكتحل بنوم ؛ فأصبح أبواي عندي . وقد بكيت ليلتين ويوماً حتى أظن أنَّ البكاء فالق كبدي . فبينما هما جالسان عندي وأنا أبكي إذ استأذنت امرأة من الأنصار ، فأذنت لها ؛ فجلست تبكي معي .

# الرسول (عليه) يطلب من السيدة عائشة التوبة :

فبينما نحن كذلك إذ دخل علينا رسول الله (علم) ، ثم جلس ولم يجلس عندي من يوم ما قيل في ما قيل قبلها ، وقد مكث شهرا لا يوحى إليه في شأني بشيء ، فتشهد حين جلس ، ثم قال : " أما بعد فإنَّه بلغني عنك كذا وكذا ؛ فإن كنت بريئة فسيبرئك الله تعالى . وإن كنت الممت بذنب فاستغفري الله تعالى وتوبي إليه . فإنَّ العبد إذا اعترف بذنبه ثم تاب ، تاب الله عليه " فلما قضى رسول الله (علم ) مقالته خلص دمعي حتى ما أحس منه دمعة ، قلت لأبي : أجب عني رسول الله (علم ) فيما قال ، قال والله ما أدري ما أقول لرسول الله (علم ) ، فقلت لأمي : أجببي عني رسول الله (علم ) . فقلت : فقلت والله وأنا جارية حديثة السن لا أقرأ كثيراً من القرآن ، إنِّي والله قد عرفت أنْ قد سمعتم بهذا حتى استقر في أنفسكم حتى كدتم أن تصدقوا به ، فإنْ قلت لكم إنِّي بريئة (والله بريئة المستعان على والله لا أجد لي ولكم مثلاً إلا كما قال أبو يوسف : (فصبر جميل والله المستعان على ما تصفون) ثم توليت فأضجعت على فراشي ، وأنا والله حيئئذ أعلم أنِّي بريئة وأنَّ الله سيبرئني ببراءتي .

### نزول الوحي ببراءة السيدة عائشة:

والله ما كنت أظن أن ينزل في شأني وحيّ يتلى ، ولشأني كان أحقر من نفسي من أن يتكلم الله فيّ بأمر يتلى . ولكني كنت أرجو أن يرى رسول الله (عليم)

رؤيا في المنام ببرئني الله بها . قالت والله ما رام رسول الله (عَلَيْهُ) مجلسه ولا خرج من البيت أحدٌ حتى أنزل الله على نبيه ، فأخذه ما كان يأخذه من البُرحاء عند الوحي حتى أنّه ليتحدر منه مثل الجمان من العرق في الليل الشاتي من ثقل القول الذي ينزل عليه . قالت : فلما سُري عن رسول الله (عَلَيْهُ) وهو يضحك ، كان أول كلمة تكلم بها أنْ قال : أبشري يا عائشة ، إنّ الله قد برأك ، فقالت لي أمي قومي اليه ، فقلت : والله لا أقوم إليه ولا أحمد إلا الله ؛ هو الذي أنزل براءتي ، فأنزل الله : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ جَآءُو بِٱلَّإِ فَكِ عُصْبَةٌ مِنكُم ﴿ وَكُن ينفق على مسطح لقرابته وفقره : والله لا أنفق عليه شيئا أبدا بعد الذي قال في عائشة . فأنزل الله ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ الله فَي عائشة . فأنزل الله ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ الله لا أنوبكر إنّي الله عنه وقال لا أنزعها لأحب أن يغفر الله لي ، فرجع إلى مسطح النفقة التي كان ينفق عليه وقال لا أنزعها منه أبدا .

قالت عائشة: وكان رسول الله (علي) يسأل زينب بنت جحش عن أمري وما سمعت . فقالت : يا رسول الله أحمي سمعي وبصري والله ما رأيت إلا خيراً .

قالت عائشة : وهي التي كانت تساميني فعصمها الله بالورع وطفقت أختها حمنة تحارب لها فهلكت فيمن هلك ، وكان الذي يتكلم به مسطح وحسان بن ثابت والمنافق عبد الله بن أبي سلول ، وهو الذي تولى كبره منهم .

#### البيان العام:

هذه بداية آيات عشر . برأ فيها الله سبحانه وتعالى السيدة عائشة رضي الله عنها مما اتهمت به زوراً وبهتاناً من المنافقين ، وفي هذه الآيات تظهر حماية الله سبحانه وتعالى لعرض النبي (عليه) ؛ وغيرته عز وجل لكرامة السيدة عائشة . وفي هذا تكريم للنبي (عليه) ودفاع عن زوجه فإنَّ الله يدافع عن الذين آمنوا ويكره كل خائن كذاب .

#### دوافع الأفك :

وحددت الآيات أنَّ الذين جاءوا بالإفك ، واختلقوا هذا الكذب البعيد عن الصدق : جماعة صغيرة منكم تآمرت عليه واجتمعت حوله، فهي ذات هدف واحد. ولم يكن عبد الله بن أبي سلول وحده هو الذي أطلق ذلك الإفك إنَّما هو الذي تولى معظمه ، وهو يمثل عصبة المنافقين الذين عجزوا عن حرب الإسلام جهرة .

فتواروا وراء ستار الإسلام ، ليكيدوا للإسلام خفية . وكان حديث الإفك أحد مكائدهم القاتلة ، خُدع فيها بعض المسلمين فخاض منهم من خاض في حديث الإفك . أمَّا أصل التدبير فكان عند تلك العصبة ، وعلى رأسها ابن سلول الحذر الماكر الذي لم يظهر بشخصه في المعركة ولم يقل علانية ما يؤخذ به ، فيقاد إلى الحد .

### عسى أن تكرهوا شيئاً وهو خيرٌ لكم:

وطمأن الله المسلمين بأنَّ هذا الحادث ليس شراً لهم بل فيه خير كثير . فهو خير لعائشة رضي الله عنها ، حيث برئت منه بالقرآن فكانت كمريم البتول . وأصبح التصديق ببراءتها جزءاً من إيمان كل مؤمن ، وكل من شك فيه كفر . كما أنَّ هنالك خيراً كشف به للجماعة المسلمة كيد أعدائها . وخبث عناصرها وسوء وسائلها لتستعصم بربها وتحذر مكر أعدائها ، ومنه أيضاً رعاية الله لها وتوجيهها إلى أفضل الآداب وأنبل الأخلاق .

وإذا كان هذا وغيره من الخير الذي يعلمه الله ، ونال به المسلمون كسباً عظيماً ، فقد باء المفترون بالإثم العظيم بعد فشل تدبيرهم ، وعاد مكرهم عليهم . ولا يحيق المكر السيئ إلا بأهله . وسينال زعيم المنافقين عبد الله بن أبي بن سلول عذاباً عظيماً لتوليه أمر الافتراء وإشاعة البهتان وهو شأن يناسبه لما في قلبه من مرض النفاق .

#### توجيه الآيات:

- ١. أحدثت حادثة الإفك أذى للجماعة الإسلامية .
- ٢. إنَّ النفاق داء خطير وعلى المسلمين أن يحذروه .
- ٣. في تماسك المسلمين وتعاضدهم القوة التي تحميهم من كيد أعدائهم .
  - ٤. المسلم كيس فطن لا يُخدع بظاهر القول.
  - ٥. تحققت المسلمين فوائد كثيرة من حديث الإفك فنالوا خيراً كثيراً.
    - ٦. إنَّ الله سيجازي كل مفتر بحسب حجم جرمه .
  - ٧. ضرورة التثبت والتأكد بالدليل القاطع من أي شائعة قبل تناقلها .

#### تدريب:

- ١. كيف كان النبي (عَالِيًّ) يختار من أزواجه من تصحبه عندما يخرج في غزواته ؟
  - ٢. من الذي أشاع حديث الإفك ؟
  - ٣. اذكر الفوائد التي جناها المسلمون من حديث الإفك .

# حادثة الإفك (٢)

### الآيات (٢١-١٢)

﴿ لُّولَآ إِذۡ سَمِعۡتُمُوهُ ظَنَّ ٱلۡمُؤۡمِنُونَ وَٱلۡمُؤۡمِنَتُ بِأَنفُسِهمۡ خَيرًا وَقَالُواْ هَاذَآ إِفْكُ مُّبِينٌ ﴿ لَوْلَا جَآءُو عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهِدَآءَ ۚ فَإِذْ لَمْ يَأْتُواْ بِٱلشُّهَدَآءِ فَأُوْلَنَبِكَ عِندَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْكَنذِبُونَ ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَفِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْاَخِرَة لَمَسَّكُم فِي مَآ أَفَضَتُم فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ إِذْ تَلَقَّوْنَهُ بِأَلْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُم مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمُ وَتَحْسَبُونَهُ مَيَّنَا وَهُوَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ ﴿ وَلُولًا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَآ أَن نَّتَكَلَّمَ هَلَا سُبْحَينَكَ هَيذًا بُهْتَينٌ عَظِيمٌ ﴿ يَعِظْكُمُ ٱللَّهُ أَن تَعُودُواْ لِمِثْلُهِ ۚ أَبَدًا إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَيُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيَاتِ ۚ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ إِنَّ إِنَ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَاحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْاَخِرَة ۚ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَلُولًا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ ٱللَّهَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ فَيَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّبِعُواْ خُطُوّاتِ ٱلشَّيْطَين ۚ وَمَن يَتَّبِعُ خُطُوَاتِ ٱلشَّيْطَين فَإِنَّهُ ۚ يَأْمُرُ بِٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَر وَلُوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَىٰ مِنكُم مِّنْ أَحَدٍ أَبَدًا وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يُزكِّي مَن يَشَآءُ ۗ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَليمُ ﴿

#### المعاني اللغوية:

لو لا : كلمة بمعنى هلا تفيد الحث على فعل ما بعدها .

مبين : ظاهر مكشوف.

أفضتم : خضتم واندفعتم فيه .

تلقونه : تتلقونه ويأخذه بعضكم من بعض .

سبحانك : كلمة يقصد بها التعجب من الأمر العظيم .

يعظكم : ينصحكم .

تشيع : تتشر.

الفاحشة : ما بشتد قيحه من الذنوب .

خُطوات : مفردها خُطوة " بالضم " ما بين القدمين من المسافة ويراد بها

نز غات الشيطان ووساوسه.

زكا : طهر من دنس الذنوب.

#### البيان العام:

هذه الآيات تتصل بسابقتها في الحديث عن الإفك ؛ مما فيه بيان لحال الخائضين ، وما اكتسبوه من الجرم الفظيع في اتهام إحدى أمهات المؤمنين التي جاءت تبرئتها من الله – سبحانه وتعالى – العالم بخبايا النفوس وخفايا الصدور .

والسمة الغالبة في هذه الآيات التوبيخ والزجر ، إذ اللائق بالمؤمنين أن يظنوا بأنفسهم خيراً . وهذا الظن بالخير هو الذي تقوم عليه الروابط الاجتماعية في المجتمع الإسلامي ولا ينبغي أن يظن بعض المسلمين ببعضهم سوءاً إلا فيما كان له أساس قاطع ، ولذا كان من اللائق بالمسلمين ألا يسرعوا إلى تهمة من عرفوا بالطهارة والنزاهة ، بل كان من الواجب عليهم أن يقيسوا الأمور بمقياس صحيح على أنفسهم ، فإنَّ ما لا يليق بهم لا يليق بزوجات رسول الله (علي الله عله عنه إلا خيراً .

#### موقف أهل الإيمان من الأفك والبهتان:

وقد روي أنَّ أبا أيوب الأنصاري قالت له امرأته أم أيوب: يا أبا أيوب، أما تسمع ما يقول الناس في عائشة رضي الله عنها ؟ قال: نعم وذلك الكذب. أكنت فاعلة ذلك يا أم أيوب ؟ قالت: لا والله ما كنت لأفعله، قال: فعائشة والله خير منك.

وفي هذا بيان لموضع الإيمان في نفوس المؤمنين ، وأنَّه مقياس صحيح وأنَّ المسلمين جميعاً سواء ، وكان الواجب عليهم ألا يكتفوا بالظن الحسن ، بل كان الواجب على كل واحد منهم أن يقول عند سماعه للخبر - بدون شك أو ارتياب - هذا كذب ملفق ، وفرية صريحة وبهتان عظيم لا أساس له من الواقع .

وإذا لم يظن المؤمنون خيراً كما هو مقتضى الإيمان ؛ فلماذا لم يأت أصحاب حديث الإفك بأربعة شهداء لإثبات ما جاءوا به ؛ فإذا عجزوا عن الإتيان بأربعة شهداء لإثبات التهمة ، فقد برهنوا على كذبهم وفجورهم .

ولقد غفل المؤمنون عن الظن الحسن بأنفسهم ليصفوا به زوج رسول الله

وصاحبه صفوان بن المعطل الذي شهد بدراً . وكذلك غفلوا عن طلب البينة التي تثبت بها التهمة ، فتركوا الخائضين يخوضون في عرض رسول الله ، وهو أمر عظيم يستحق العقاب العاجل ، لولا تفضل الله بالإمهال ليتوب الفاجرون في الدنيا ، ورحمته بالمغفرة والعفو في الأمر لعجل لهم العقاب بسبب خوضهم في الإفك بالألسن بلا تدبر ولا ترو ، ولا فحص ، ولا تفكير ، وإمعان نظر . تسألون الأسئلة المكررة لبعضكم ، وأكثرتم الكلام فيه ، وقلتم بأفواهكم أقوالاً لا تعلمون حقيقتها ، وحسبتم ذلك أمراً يسيراً وهو من أعظم الأمور وأخطرها عند الله سبحانه وتعالى . لأنَّ في ذلك تدنيس لبيت النبوة ووصفه بأكبر الكبائر .

#### توبيخ من ترك الأدب مع الأشراف:

وتستمر الآيات في توبيخ المؤمنين وزجرهم فتذكرهم بالآداب التي كان ينبغي عليهم أن يتبعوها أدباً بعد أدب ؛ هذه الآداب التي كان عليهم أن يتبعوها عند سماع حديث الإفك وهي أن يستنكروا ويقولوا : ما يكون لنا أن نتكلم بهذا ، ولا أن نخوض فيه بلا علم ولا حجة ، بل عليكم أن تنزهوا الله - سبحانه وتعالى - وتقدسوه من أن يرضى لأكرم خلقه وأشرفهم عنده أن تحل بأهله تلك الفاحشة ، فإن هذا الذي يقال إنما هو بهتان عظيم ؛ واختلاق أثيم يدعو للتعجب ؛ فهو لا يناسب المؤمنين .

ووعظهم الله وأرشدهم إلى ما ينبغي أن يفعلوه حتى لا يعودوا إلى مثله أبدا – إن كانوا مؤمنين – لأنَّ هذا الفعل وأمثاله من قول الفواحش يتنافى مع أصل الإيمان وحقيقته ، ويسن الله سبحانه وتعالى لعباده الآيات التي تدل على حكمته وعلمه بما يصلح عباده ، فهو عليم بخلقه وبأحوالهم الخاصة والعامة والسرية والجهرية حكيم يضع الأمور في نصابها .

### جزاء من يساعد في نشر الفاحشة:

إنَّ الذين يحبون أن تشيع وتتتشر الفاحشة وأخبارها بين الناس ؛ وذلك بخلق الاتهامات الكاذبة ، ويعملون على نشرها لإشاعة الفاحشة في المجتمع يستحقون العذاب المؤلم في الدنيا والآخرة .

وألفاظ القرآن شاملة لجميع صور إشاعة الفاحشة ، والانحلال الخلقي ، كإنشاء دور للفاحشة والبغاء ، ونشر القصص والروايات والأشعار والغناء والصور والألعاب التي تثير الغرائز الدنيئة ؛ كما أنّها تشمل المجالس والنوادي والفنادق

وأنواع الرحلات الخلوية التي يعقد فيها الرقص والطرب ، ويشترك فيه الرجال والنساء بصورة خليعة .

وإذا كان مجرد حب الفاحشة كافياً لاستحقاق العذاب فإنَّ مشيعها بالفعل أعظم وأشد جرماً ؛ لأنَّ سبب نشوئها هو الحقد والحسد على ما ينعم به المجتمع الإسلامي من تماسك واستقرار ، وحب ووئام . وكان الهدف من إشاعة حديث الإفك هو تقويض أركان ذلك المجتمع ، حتى يسهل هدمه وإزالته .

#### لطف الله تعالى وفضله على العصاة :

ولو لا فضل الله ، ورحمته بعباده ، وبسطه يده للعاصين بالليل والنهار ، ليقبل توبتهم ، لأهلك المفترين واستأصلهم ، فالله سبحانه وتعالى رؤوف رحيم يتوب على من رجع إليه وآب ، فهو سبحانه وتعالى إذ يحذرهم ، يرشدهم إلى ما فيه خيرهم ويدعوهم إلى اتباع السبيل الأقوم .

#### التحذير من اتباع سبل الشيطان:

وينادي الله الجماعة المؤمنة بوصفها جماعة ملتزمة بتعاليم الشرع بمقتضى إلىمانها ، وهو نداء يسرهم ؛ لأنه شهادة من الله سبحانه وتعالى لهم بهذه الصفة المميزة – يخاطبها ناهيا لها عن اتباع وساوس الشيطان واتباع آثاره ومسالكه ، والإصغاء إلى ما يلقيه ؛ فإنَّ من يتبع سبيله وسيرته يستحق العذاب لسلوكه طريق المغواية واتباع دعوته لارتكاب الفواحش والمنكرات ، وقد شاءت حكمته تعالى أن يبتلي الخلق بهذا الشيطان اللعين الذي تعهد لله بغواية الإنسان ، كما قال تعالى : ﴿ ثُمَّ لاَتِيَنَّهُم مِّن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَن أَيْمَنِهِمْ وَعَن

# شَمَآبِلِهِمْ ۗ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَكِرينَ ﴾ [الأعراف: ١٧].

ولو لا فضل الله ورحمته ، بالتوفيق للتوبة التي تمحو الذنوب ، وشرعه الحدود المكفرة للخطايا والذنوب ، ما تطهر أي إنسان من أوزاره . وهو – سبحانه وتعالى – سميع لأقوال العباد عليم بنياتهم وإخلاصهم ، فليعرف المسلمون – جماعة وأفراداً – هذا الفضل العظيم ؛ وليشكروا الله – عز وجل – على تفضله ، وآلائه ، وليتضرعوا إليه خاشعين وجلة قلوبهم ، فهو المنعم المتفضل ، الغفور الرحيم .

#### توجيه الآيات:

- اشتملت الآيات على توبيخ المفترين وزجرهم في عدد من المواضع في هذه الآيات.
- ٢. وضحت الآيات أنَّ ما حدث من بعض المؤمنين فيمن عرفوا بالطهارة والنزاهة لا يستقيم مع صدق الإيمان.
  - ٣. مما يدل على كذب دعاوى المفترين عدم إتيانهم بشهود يثبتون دعواهم .
- ٤. على المؤمنين أن يلتزموا في حياتهم السبيل الأقوم ويتجنبوا حديث الشيطان.

#### تدريب:

- ١. لا يقبل المؤمن خدش عرضه . فكيف تقبّل بعض المؤمنين اتهام البيت النبوي؟
  - ٢. لماذا لم تدفع السيدة عائشة التهمة عن نفسها ؟
  - ٣. ماذا ترى في تبرئة الله سبحانه وتعالى للسيدة عائشة ؟
- إذا كان حب إشاعة الفاحشة يوجب العذاب العظيم ؛ فما مصير المشيعين لها بالفعل ؟

# عودة على قصة الإفك الآيات (٢٢–٢٦)

﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُمْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أُولِي ٱلْقُرْبَيٰ وَٱلْمَسَكِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُواْ أَلَا تُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمْ أَواللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ٱلْغَنفِلَاتِ لَكُمْ أَواللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ٱلْغَنفِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُواْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْاَحِرَةِ وَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ يَوْمَ يَشْهَدُ اللَّهُ عَلَيْمِ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيمِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ يَوْمَبِذِ يُوفِيهِمُ ٱللَّهُ عَلَيْمِ ٱللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ وَٱلْحَقُ اللَّمِينَ وَٱلطَّيِبُونَ لِلطَّيِبَاتِ أَوْلَابِينَ وَٱلطَّيِبُونَ لِلطَّيِبَاتِ أَوْلَتِينَ وَٱلطَّيِبُونَ لِلطَّيِبَاتِ أَوْلُونَ لَهُ مَنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ وَالْحَيْبِينَ وَٱلطَّيِبُونَ لِلطَّيِبَاتِ أَوْلَالْيَبُونَ لِلطَّيِبَاتِ أَوْلُونَ لَهُ اللَّهُ وَالْمَالِينِينَ وَٱلطَّيِبُونَ لِلطَّيِبَاتِ أَوْلُونَ لَيْ لَالْمَينَ وَالطَيْبُونَ لِلطَّيِبَاتِ أَوْلَهِنَ لَيْ اللَّهُ مُ مَعْفِرَةٌ وَرِزَقٌ كَرِيمُ ﴿ وَالطَّيْبَاتِ أَوْلُونَ لَا لَمُ اللَّهُ مُ مَعْفِرَةً وَرِزَقٌ كَرِيمُ اللَّهُ مُ مُعْفِرةً وَرِزَقٌ كَرِيمُ اللَّا لَكُونَا لِللَّيْبُونَ لِلطَّيِبَاتِ أَوْلَاللَّيْبُونَ لِلْطَيْبَاتِ أَوْلَاللَّيْبُونَ لِللْمَالِكَ اللَّهُ مُعْفِرةً وَرُزَقٌ كَرِيمُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُمُ مَعْفُورةً وَلَاللَّيْبُونَ لِللْمَالِينَ اللَّهُ مَا يَقُولُونَ لَهُ مُ مُعْفِرةً وَلَوْلَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّيْسِولَ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللْهُ الللللَّهُ الللللِهُ الللللْهُ اللللللَّهُ اللللَّهُ

#### المعاني اللغوية:

لا يأتل : لا يحلف .

أولو الفضل : أصحاب الريادة في الدين .

السعة : الغنى .

المحصنات : العفيفات .

الغافلات : التقيات القلوب ، فلا يقع منهن فعل الفواحش .

لعنوا : طردوا وأبعدوا من رحمة الله.

دينهم : جزاءهم .

الحق : الثابت ، العادل الذي لا جور فيه .

#### سبب النزول:

- الله بكر الصديق رضي الله عنه ينفق على ابن خالته مسطح ابن أثاثة ، وهو من المهاجرين البدريين المساكين ، فلما وقع الإفك وقال فيه مسطح ما قال ، حلف أبو بكر ألا ينفق عليه ولا ينفعه بنافعة أبدا ، فجاء مسطح فاعتذر وقال : إنّما كنت أغشى المجالس فأسمع ولا أقول . فقال له أبو بكر : لقد ضحكت وشاركت فيما قيل فنزل قوله تعالى : ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُوا ٱلْفَضِلِ مِنكُمْ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ ... أَلَا تَحُبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللّهُ لَكُمْ ﴾ ..
- أخرج الطبراني عن الضحاك قال: أنزلت هذه الآية في نساء النبي ( على الخرج خاصة ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرَمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْغَنفِلَاتِ ﴾ . كما أخرج ابن جرير عن عائشة قالت: " رميت بما رميت به وأنا غافلة فبلغني بعد ذلك . فبينما رسول الله (عَلَيُ عندي إذ أوحي إليه ثم استوى جالسا فمسح وجهه وقال: يا عائشة أبشري ، فقلت بحمد الله لا بحمدك ؛ فقرأ قوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ٱلْغَنفِلَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ﴾ حتى بلغ قوله تعالى : ﴿ ... أُولَتِ كُم مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ ﴾ .

### البيان العام :

## أثر حادثة الأفك على أبي بكر:

أصاب أبا بكر الصديق من حديث الإفك ألم عظيم مسه في أعماق قلبه . وذاق مرارة الاتهام لعرضه وبيته ، فأقسم ألا يعطي مسطحاً ولا ينفعه بنافعة ، لما ناله من نقل للفرية العظيمة . ولكنَّ الله - سبحانه وتعالى - الذي يتولى المؤمنين ، وجّه أبا بكر ونهاه عن فعل ما أقسم عليه ، شاهداً له بالفضل في الدين ، والخلق والإحسان ، وقد من الله عليه بالمال والثروة ؛ وأمره أن يعطي أقاربه كمسطح الفقير الذي هاجر من مكة إلى المدينة ، وشهد بدراً ، وكذلك فقراء المسلمين

والمهاجرين الذين تركوا ديارهم ، وأحبابهم ، وأموالهم حباً في نصرة دين الله وإيثاراً لحياة الإيمان مع إخوانهم الأنصار الذين كانوا أنموذجاً في التضحية والإيثار ؛ فاستجاب أبو بكر لأمر الله ، وأقسم على الاستمرار في الإنفاق ، وفي هذا دليل على فضله وشرفه ، والتزامه بأوامر الله الذي حثه على صلة الأرحام وإن أساءوا إليه . مع العفو عما كان منهم من افتراء ، والصفح عما بدر منهم من إساءة .

وهذا أدب رفيع يدعو المؤمن للسمو وعلو النفس وفعل الخيرات ، وهو من خلق المصطفى ، الذي كان يعفو عمن ظلمه ، ويعطي من حرمه ، ويصل من قطعه ، ليكون من المحسنين الذين كظموا غيظهم وعفوا عن المسيئين .

ثم تحضهم الآيات على ما هو حبيب إلى نفوسهم ، وهو عفو الله وصفحه عنهم الذي يرجونه ويريدون من الله أن يشملهم به ، فعليهم أن يفعلوا بهم مثل ما يرجون أن يفعل بهم ربهم . وقد روي أن أبا بكر لما سمع الآية قال : بلى أحب أن يغفر الله لي . وأعاد النفقة إلى مسطح . وكفر عن يمينه وقال والله لا أنزعها منه أبدا .

## فضل أبي بكر:

وَفَي الآية دلالة على فضل أبي بكر الصديق - رضي الله عنه - لأنَّ الله امتدحه بقوله : ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ ٱلْفَضِّلِ ﴾ وفي هذا دليل كاف على فضل الصديق - رضي الله عنه . وإذا عفا أبو بكر وداوم على إحسانه وأحب أن يغفر الله له ، فالله واسع المغفرة ، عظيم الرحمة ، مع قدرته التامة على العقاب .

إنَّ ذلك العفران الواسع الذي ذكر الله به المؤمنين ، إنَّما يكون لمستحقيه ممن أصابه ضعف البشر ، فوقع في الخطيئة ، حتى رمى المحصنات ، وأشاع الفاحشة في المؤمنين . إذ التوبة لمن يعملون السوء بجهالة .

## جزاء من يقذف المحصنات:

أُمَّا الذين يرمون المحصنات التقيات القلوب بالفواحش ، عن خبث وإصرار ، كعبد الله بن أبي وأمثاله من المفسدين ، فلا عفو عنهم ولا سماحة معهم، فلا يحسبون إفلاتهم من عذاب الدنيا منجياً لهم من عذاب الآخرة ، حيث لا يحتاج الإثبات إلى شهود من البشر ، إذ تشهد على الإنسان جوارحه . قال الله تعالى : ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أُعْدَآءُ ٱللَّهِ إِلَى ٱلنَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ مَا جَآءُوهَا

شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُواْ لَجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنَا فَالُواْ أَنطَقَنَا ٱللهُ ٱلَّذِي أَنطَق كُلَّ شَيءٍ وَهُوَ خَلَقكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ الْعَمَالُ وَسَيْنَا . فَتَنطَق الأَلسَن وَالأَيْدِي وَالأَرجِلُ بِمَا اقترف مِن قبيح الأعمالُ وسيئها . فعندئذ يجدون جزاءهم الوافي ، بحساب دقيق لا تستطيع الآلات الحاسبة أن تدرك مداه ودقته ، فيستغيثون يومئذ ، ويتضح لهم خطأهم ، وينتهي ريبهم وشكهم ، ويعلمون أنَّ الله هو العادل الذي لا يظلم أحدا ؛ الظاهر عدله في تشريعه وحكمته .

## الأرواح جنود مجندة ما تعارف منها إئتلف وما تناكر منها اختلف:

ويختم الله سبحانه الحديث عن حادث الإفك ، ببيان عدل الله في اختياره الذي ركزه في فطرة الناس ، وصار حقيقة يعيشها الناس في واقعهم ، وهو أن يلتئم الخبيث بمثله ، وتمتزج النفس الطيبة الطاهرة بالنفس الطاهرة الطيبة ، وعلى ذلك تقوم العلاقة بين الأزواج ، بناء على هذا لا يمكن أن تكون السيدة عائشة – رضي الله عنها – من الخبيثات ؛ وهي اختيار الله لأطيب نفس على ظهر البسيطة ، وهذا برهان قاطع ببراءة عائشة رضي الله عنها . فهي زوجه الطاهرة الطيبة المباركة . ومن سنته سوق الجنس إلى جنسه ، ولو لم تكن عائشة – رضي الله عنها – طيبة ، لما كانت زوجة لأطيب الناس وأطهرهم ، ولقد أحب رسول الله (عليم) عائشة – رضي الله عنها – حبا عظيما ؛ فما كان يمكن أن يحببها الله لنبيه المعصوم ، إن لم تكن طاهرة تستحق هذا الحب العظيم ؛ فأولئك الفضلاء منزهون بفطرتهم ، لا يناسبهم شئ مما قيل من الكذب والبهتان ، وفيما نالهم وأصابهم من ذلك غفران لذنوبهم ، ورزق كريم في جنات النعيم ، وفي هذا وعد من الله بأن تكون عائشة – رضي الله عنها – في الجنة .

#### توجيه الآيات :

- ١. في الآيات آداب وتربية عالية للصفح عن المسيئين والإحسان إليهم .
- ٢. تصاب الأمم من داخلها فتتزعزع الثقة بين أفرادها ، وفي هذا إشارة إلى الاهتمام بتربية الجماعة المسلمة وتحصينها لتفويت الفرصة على المدنسين بينها .

- ٣. الإنفاق على ذوي القربى والمساكين وأصحاب الحاجات مما يكسب محبة الله تعالى و غفر انه ورحمته.
- غفران الله وتوبته لمن أخطأ فآب ورجع إلى الله ، أمَّا المصرون على الخبيث فلا عفو عنهم وسيلقون جزاءً وفاقاً في الآخرة .
- جرت سنة الله بأن تساق الأجناس لما يلائمها فالخبيث للخبيث والطيب للطيب ، ولما كانت عائشة طيبة نزيهة كانت زوجة لأفضل الخلق .

#### تدريب:

- 1. لماذا عزم أبو بكر على عدم الإنفاق على مسطح ؛ ثم عزم على عدم نزع الانفاق منه أبدأ ؟
  - ٢. ماذا أصاب أبا بكر من حديث الإفك ؟
  - ٣. كيف تم جمع النفوس بعضها مع بعض ؟
  - ٤. ما الدرس الذي نتعلمه من قصة أبي بكر مع مسطح ؟
  - ٥. أشرح ( الأرواح جنود مجندة ما تعارف منها إئتلف ... ) بأسلوبك .

# آداب الزيارة والاستئذان الآيات (٢٧–٢٩)

﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّىٰ تَسْتَأْنِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَهْلِهَا ۚ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ۚ فَإِن قَيلَ لَكُمْ يَحُدُواْ فِيهَا أَحَدًا فَلَا تَدْخُلُوهَا حَتَّىٰ يُؤْذَنَ لَكُمْ ۖ وَإِن قِيلَ لَكُمُ اللّهُ يَعَلَونَ عَلِيمٌ فَي لَكُمْ أَوْلَكُمْ مَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ فَي لَيْسَ الْرَجِعُواْ فَالرَّجِعُواْ فَارْجِعُواْ هُو أَزْكَىٰ لَكُمْ ۚ وَٱللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ فَي لَيْسَ عَلَيمُ مَا عَلَيمُ مَا تَعْمَلُونَ عَلِيمُ فَي لَيْسَ عَلَيمُ مَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ فَي لَيْسَ عَلَيمُ مَا تَكُمُ أَن تَدْخُلُواْ بُيُونًا غَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَنعُ لَكُمْ ۚ وَٱللّهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكُمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تَبْدُونَ وَمَا تَكُمُ وَنَ وَمَا تَكُمُ وَنَ قَيْمَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَنعُ لَكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكُمُ وَنَ وَمَا تَكُمُ وَنَ وَمَا تَكُمُ وَلَا اللّهُ يَعْلَمُ مَا لَيْكُونَ وَمَا تَكُمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا لَيْنَا مُ اللّهُ يَعْلَمُ مَا لَا لَكُونَ وَمَا تَكُمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تَعْمَلُونَ وَمَا تَكُمُ وَنَا وَمُا تَكُمُ وَلَا اللّهُ لَا عُنْ مَا لَيْ لَكُمْ اللّهُ عَلَمْ مَا لَونَ وَلَا لَا لَكُونُ وَلَا لَا لَكُونَ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى الْمَا لَى اللّهُ فَنَ لَكُونَ وَلَا عَلَى لَكُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الْحَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

### المعانى اللغوية:

بيوتا : جمع بيت و هو محل السكن .

تستأنسوا : تستأذنوا ويعبر عن الاستئذان بالاستئناس وهو ضد

الاستيحاش وهو لا يزول إلا بالإذن.

لعلكم تذكرون : تتعظون وتعملون بما تقتضيه الأداب الرشيدة .

أزكى لكم : أكرم وأطهر .

جناح : إثم وحرج .

غير مسكونة : أي غير معدودة للسكن .

متاع : منفعة .

تبدون : تظهرون .

تكتمون : تخفون وتسرون .

## أسباب النزول:

جاءت امرأة من الأنصار إلى رسول الله (علي) فقالت: يا رسول الله، إنّي أكون في بيتي على حال لا أحب أن يراني عليها أحد لا والد ولا ولد. فيأتي الأب فيدخل علي ، وإنّه لا يزال يدخل علي رجل من أهلي ، وأنا على تلك الحال ، فكيف أصنع. فنزلت الآية ﴿ يَنَأَيُّا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتًا غَيْرَ

بُيُوتِكُمْ ... . . فقال أبو بكر رضي الله عنه : يا رسول الله أفرأيت الحانات والمساكن في طريق الشام ليس فيها ساكن ؛ فأنزل الله تعالى : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ أَن تَدْخُلُواْ بُيُوتًا غَيْرَ مَسْكُونَةٍ ... . . .

## البيان العام:

بعد بيان ما يتعلق بحادثة الإفك ، وما فيها من خيرات وآداب وتوجيهات وتشريعات ؛ يذكر الله في هذه الآيات ، ما يصون بيوت المسلمين ، التي لا يجوز المساس بحرمتها ؛ وذلك هو منهج الإسلام الذي يعتمد على الوقاية ، لا على العقوبة ، في إنشاء المجتمع النظيف . وهو بهذه التشريعات يضيق فرص الغواية ، ويبعد الفتنة ؛ فقد جعل الله البيوت سكناً تطمئن فيه نفوس الناس ويأمنون على حرماتهم ؛ فكانت هذه الآيات شاملة لآداب اجتماعية داعية لتنظيم المجتمع والأسر، حفظاً لعلاقات الود ، ودوام حسن العشرة ، والتزاور بينهم ، وفق مدلول متحضر ، وتمدن عالى .

## الأداب الشرعية في دخول البيوت:

وإذا حذر الله – سبحانه وتعالى – من قذف المحصنات ، وجعل عقوبته مشددة ، وكان الطريق المؤدي إليه هو مخالطة الرجال للنساء ، والدخول عليهن في أوقات الخلوات . أرشد – سبحانه وتعالى – إلى الآداب الشرعية في دخول البيوت ، فأمر بالاستئذان قبل الدخول ، ثم التسليم ، ولقد كان العرب في الجاهلية يهجمون ، فيدخل الزائر البيت ، ثم يقول : لقد دخلت ، وقد يجد صاحب البيت مع أهله في حال لا يجوز رؤيتهما فيها ؛ وقد تكون المرأة مع الرجل ، أو قد تكون عارية ، أو مكشوفة العورة ، وفي ذلك أذى وحرج ، وحرمان للبيوت من أمنها وسكنها .

من أجل ذلك أدب الله المسلمين ، بهذا الأدب الراقي الرفيع ؛ أدب الاستئذان في الدخول على البيوت والسلام على أهلها ، إيناساً لهم ، وإزالة للوحشة من النفوس قبل الدخول على أهل البيت ، لأن الاستئذان خير من الدخول بغتة ، ومن تحية أهل الجاهلية الذين كان إذا دخل أحدهم بيتاً غير بيته ، قال حييتم صباحاً ، وحييتم مساءً ثم يدخل ؛ وربما يجد الرجل وامرأته في لحاف واحد .

#### الاستئذان على المحارم:

وروي أنَّ رجلاً قال للنبي (كَالِيُّ) ، أأستأذن على أمي ؟ قال : نعم ، قال ليس لها خادم غيري ؛ أأستاذن عليها كلما دخلت ؟ قال : أتحب أن تراها عريانة ؟ قال : لا . قال : فاستأذن عليها .

#### حرمة المنازل:

ولما كانت للبيوت حرمتها ، فإنَّه لا يجوز الدخول فيها ، وأن لم يكن فيها أحد ، لأنَّ الحرمة لا تقف عند عورات البدن فقط بل تتعداها إلى الطعام واللباس والأثاث وغيرها ؛ فجميع ذلك لا يجب لأهل البيت مفاجأتهم دون تهيئة وإعداد ؛ فعلى الزائر أن يصبر حتى يؤذن له ، وإلا فليرجع ، فإنَّ ذلك خير من الانتظار على الأبواب والإلحاح . وعليه أن يعلم أنَّ الله رقيب عليم بالخفايا والنوايا .

ولقد وعى المؤمنون الأولون هذه الآداب ؛ فقد روى سعد بن عبادة ورضي الله عنه – قال : زارنا رسول الله (علي) في منزلنا فقال : "السلام عليكم ورحمة الله "فرد سعد رداً خفياً . قال قيس : فقلت : ألا تأذن لرسول الله (علي) ؟ فقال : دعه يكثر علينا السلام . فقال رسول الله (علي) "السلام عليكم ورحمة الله " ، ثم الله " فرد سعد رداً خفياً . ثم قال رسول الله (علي) "السلام عليكم ورحمة الله " ، ثم رجع رسول الله (علي) فاتبعه سعد فقال : يا رسول الله إلي كنت أسمع تسليمك وأرد عليك رداً خفياً لتكثر علينا من السلام ؛ قال : فانصرف معه رسول الله (علي) وأمر له سعد بغسل فاغتسل ؛ ثم ناوله خميصة مصبوغة بزعفران ، فاشتمل بها ، ثم رفع رسول الله ( صلي) يديه وهو يقول "اللهم اجعل صلاتك ورحمتك على آل سعد بن عبادة " .

وأخرج أبو داؤد - بإسناده - عن عبد الله بن بشر قال : كان رسول الله وأخرج أبو داؤد - بإسناده - عن عبد الله بن بشر قال : كان رسول الله ويقل الناب على الباب من تلقاء وجهه ، ولكن من ركنه الأيمن ، أو الأيسر ، ويقول " السلام عليكم - السلام عليكم " ذلك أن الدور لم يكن يومئذ عليها ستور . ويقول " أنّه قال : " لو أن امرأ أطلع عليك بغير إذن فحذفته بحصاة ففقات عينه ما كان عليك من جناح " .

إنَّ رسول الله (عَلِيُنَ) لم يجعل حق الخلوة محدوداً على الدخول في البيوت فحسب ، بل جعله حقاً عاماً لا يجوز لأحد بموجبه أن يطلع على دار غيره أو يدخل فيها بالنظر بل ولا أن يقرأ رسالته بدون إذن . فعن ابن عباس رضى الله

عنهما أنَّه قال : قال رسول الله (عَلَيْنُ) " من نظر في كتاب أخيه بغير إذنه فإنَّما ينظر في النار " . رواه أبو داود .

وقد جعل الفقهاء حكم السمع كحكم النظر . فإذا دخل رجل أعمى في دار قوم ، فهو وإن كان لا ينظر إلى شئ بعينه ، ولكنَّه يسمع أحاديث أهل الدار ، فهذا أيضاً تدخل غير مشروع في حق الخلوة كالنظر .

ولا يجوز دخول بيت ليس فيه صاحبه . كما أنَّ صاحب البيت إذا طلب من الزائر الرجوع فعليه أن يفعل ذلك ، دون أن يجد في نفسه غضاضة ، أو يشعر أنَّ أهل البيت أساءوا إليه أو نفروا منه ، فالرجوع أطهر وأزكى ، والله عليم بكل المقاصد والنوايا ومجاز عليها .

أمّّا البيوت غير المسكونة بأشخاص معينين ، بل هي معدة ليتمتع بها من يحتاج إليها ، كائناً من كان ، كالحوانيت والمطاعم والحمامات العامة ونحوها مما فيه البيع والشراء وأماكن العلاج وغيرها فيجوز دخولها بدون استئذان ، لأنَّ السبب الذي لأجله منع دخول البيت وهو الاطلاع على عورات الناس والوقوف على أسرارهم ، غير موجود فيها .

ولا يجب الاستئذان إذا عرض في دار أمر مفاجئ شديد كالحريق أو هجوم السارق مثلاً.

#### توجيه الآيات:

- الآيات بيان لآداب دخول البيوت حفاظاً على حرمة أهلها حتى لا يقع أهلها في الحرج.
- ٢. تشتمل الآداب على عدة أشياء منها عدم الاطلاع على عورات الناس في أبدانهم وطعامهم وملبسهم ، وغير ذلك مما يخدش مشاعرهم .
  - ٣. وسيلة الإسلام في الاستئذان السلام وطلب الدخول باللفظ أو ما شابهه .
- ٤. لا يحق للإنسان دخول بيت إلا إذا أذن له ، وإذا لم يؤذن له رجع ، وذلك خير وأبرك من الإلحاح والإصرار .
- م. يحق للإنسان الدخول بغير استئذان في حالات الضرورة كالحريق أو ما شاكله.
- ٦. رفعاً للحرج أبيح دخول البيوت غير المسكونة تحقيقاً لمنفعة الناس ومصلحتهم.

#### تدریب:

- ١. كيف كانت عادة أهل الجاهلية في دخول البيوت ؟
  - ٢. كيف يدخل الرجل على أبنائه وبناته ؟
- ٣. قارن بين هذه الأداب ، والممارسات المعاصرة الأن في التقاليد والأعراف السودانية .
  - ٤. متى يجوز الدخول بدون استئذان ؟

## آية الحجاب الآيات (٣٠ـ٣٠)

﴿ قُلُ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنَ أَبْصَرِهِمْ وَكَفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ۚ ذَٰ لِكَ أَزْكَىٰ هُمُ اللّهَ خَبِيرُ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَقُلُ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنَ أَبْصَرِهِنَ وَكَفَظُنَ فُرُوجَهُنَ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ فِكُمُوهِنَ عَلَىٰ جُيُومِينَ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلّا لِبُعُولَتِهِنَ أَوْ ءَابَآبِهِنَ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلّا لِبُعُولَتِهِنَ أَوْ ءَابَآبِهِنَ وَلَا يُبْدِينَ وَينَتَهُنَ إِلّا لِبُعُولَتِهِنَ أَوْ ءَابَآبِهِنَ أَوْ ءَابَآبِهِنَ أَوْ ءَابَآبِهِنَ أَوْ ءَابَآبِهِنَ أَوْ ءَابَآبِهِنَ أَوْ أَبْنَآبِهِنَ أَوْ أَبْنَآبِهِنَ أَوْ أَبْنَاتِهِنَ أَوْ أَبْنَآبِهِنَ أَوْ أَبْنَآبِهِنَ أَوْ أَبْنَآبِهِنَ أَوْ أَبْنَآبِهِنَ أَوْ أَبْنَآبِهِنَ أَوْ أَبْنَآبِهِنَ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنْهُنَ أَوْ إِلْقَالِهِنَ أَوْ بَنِي اللّهِ عَلَى عَوْرَتِهِنَ أَوْ إِلَى اللّهِ عَلَى عَوْرَاتِ عَلَى عَلَى اللّهِ مِنَ الرّبَعِينَ أَوْ الطّفِلْ اللّهِ يَنْ مِن زِينَتِهِنَ وَتُوبُواْ إِلَى اللّهِ مَلِي اللّهِ يَشِرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَ وَتُوبُواْ إِلَى اللّهِ مَنْ اللّهِ عَلَى اللّهِ يَعْلَمُ مِن وَيَنتِهِنَ وَتُوبُواْ إِلَى اللّهِ مِنَ اللّهِ عَلَى عَوْرَاتِ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَ وَتُوبُواْ إِلَى اللّهِ مَا مَلَكَتَ أَلُمُؤْمِنُونَ وَتُوبُواْ إِلَى اللّهِ عَوْرَاتِ وَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى عَوْرَاتِ وَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى عَوْرَاتِ إِلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللهِ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهِ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

### المعانى اللغوية:

بغضوا : بخفضوا.

يحفظوا : يصونوا.

الْخُمُر : واحدها خمار وهو ما تغطي به المرأة رأسها (طرحة) .

الجيوب : واحدها جيب ، وهو فتحة في أعلى القميص يدخل منها الرأس

عند لبس الثوب.

زينتهن : موضع الزينة .

البعولة : الأزواج.

الإربة : الحاجة إلى النساء .

الطفل : يطلق على الواحد والجمع .

لم يظهروا: لم يعلموا عورات النساء لصغرهم.

#### أسباب النزول:

روي عن علي بن أبي طالب - كرم الله وجهه - أنّ رجلاً مرّ على عهد رسول الله (عَلَيْ) في طريق من طرقات المدينة . فنظر إلى امرأة ، ونظرت إليه . فوسوس لها الشيطان أنّه لم ينظر أحدهما إلى الآخر إلا إعجاباً به ، فبينما الرجل يمشي إلى جنب حائط وهو ينظر إليها ، إذ استقبله الحائط فشق أنفه ، فقال : والله لا أغسل الدم حتى آتي رسول الله (عَلَيْ) فأخبره أمري ، فأتاه فقص عليه قصته . فقال النبي (عَلِيْ) " هذا عقوبة ذنبك " وأنزل الله سبحانه وتعالى : ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَرهِمْ ﴾ .

وعن جابر بن عبد الله حدّث أنَّ أسماء بنت مرثد كانت في نخل لها . فجعل النساء يدخلن عليها غير متأزرات ، فيبدو ما في أرجلهن - تعني الخلاخل - وتبدو صدورهن ، وذوائبهن ، فقالت أسماء : ما أقبح هذا ! فأنزل الله في ذلك ﴿ وَقُل

لِّلْمُؤْمِنَتِ يَغْضُضَنَ مِنَ أَبْصَرِهِنَّ ... ﴾ .

#### البيان العام:

هذه الآية واضحة الصلة بسابقتها ؛ فالدخول في البيوت فيه مظنة الاطلاع على عورات الناس ، والنظر مظنة الاطلاع عليها أيضاً ؛ وفي الغض من الجانبين تقليل من فرص الإثارة والغواية والفتنة ؛ وإن كان الميل الفطري بين الرجل والمرأة عميق في تكوينهما ؛ لأنَّ الله سبحانه وتعالى ربط به امتداد الحياة على هذه الأرض ، وتحقيق الخلافة لهذا الإنسان فيها .

والطريق المأمون هو تقليل المثيرات حتى يبقى الميل في حدوده الطبيعية المطلوبة ، ثم يلبي تلبية طبيعية حسب الأسس الشرعية .

## أثر النظر على الشهوة:

الإسلام دين يتفق مع واقع الناس وطبائعهم وما فطروا عليه ، فلا يحارب الفطرة ، ولكنّه يهذبها حتى لا تؤدي إلى نتيجة خاطئة إذا لم تضبط . ولهذا أمر الله رسوله (عليه أن يدعو أتباعه بمقتضى الإيمان بغض أبصارهم عما حرم الله تعالى

النظر إليه من النساء الأجنبيات من غير المحارم ، فالبصر هو الباب الأكبر إلى القلب ، و أقصر طرق الحواس إليه ، وبحسب ذلك كثر السقوط من جهته ، ووجب التحذير منه ، وغضه واجب عن جميع المحرمات وكل ما يخشى الفتنة من أجله ؟ وقد قال رسول الله (عليه): ( لا تتبع النظرة النظرة فإنَّما لك الأولى وليست لك الثانية ) .

فالنظر سهم من سهام إبليس فهو بريد الزنا ورائد الفجور . فالنظرة تزرع الشهوة ، وقد تورث حزناً طويلاً . وصدق من قال :

ومعظم النار من مستصغر الشرر فعل السهام بلا قوس ولا وتر والمرء ما دام ذا عين يقلبها في أعين الناس موقوف على الخطر يسر خاطره ما سـر ناظره لا مرحبـاً بسرور عاد بـالضرر

كم نظرة فعلت في قلب فاعلها

كل الحوادث مبدؤها من النظر

#### متى يجوز النظر إلى النساء ؟

وهذا الأمر بغض البصر ، قد استثنيت منه صور تعرض للإنسان فيها حاجة حقيقية إلى النظر إلى وجه المرأة . فإذا أراد الرجل أن ينكح امرأة فإنَّه يستحب له أن ينظر إلى وجهها . فعن المغيرة بن شعبة قال : خطبت امر أة فقال لي 

بينكما " . رواه مسلم والترمذي والنسائي وابن ماجة والدارمي .

وقد ذكر الفقهاء صوراً أخرى يجوز فيها للرجل أن ينظر إلى وجه المرأة كالنظر إلى امرأة مشتبهة عند تحقيق الجرائم ، أو نظر القاضى إلى وجه المرأة عند الشهادة ، أو نظر الطبيب إلى وجه المرأة للمعالجة .

## مقاصد غض البصر وحفظ الفرج:

ومن مقاصد الأمر بغض البصر ألا ينظر الإنسان إلى عورة غيره. قال (ﷺ): " لا ينظر الرجل إلى عورة الرجل ولا نتظر المرأة إلى عورة المرأة ". رواه مسلم و أحمد و أبو داود و الترمذي .

وليس المراد من حفظ الفروج اجتناب الإنسان إرواء شهوته بالطرق المحرمة فحسب ، بل المراد به أيضاً عدم كشف عورته أمام غيره . وفي غض البصر وحفظ الفرج طهارة للنفس وامتثال لأمر الدين والله هو الرقيب على الناس يعلم أفعالهم وأحوالهم وكيف يجيلون أبصارهم ، وكيف يصنعون بسائر حواسهم وجوارحهم .

و إذا كان غض البصر وحفظ الفرج مطلوبين من الذكور ، فهما مطلوبان أيضاً من الإناث ، فلا ينظرن إلى ما لا يحل لهن النظر إليه من عورات الرجال والنساء ، وإذا نظرن إلى ما عدا ذلك بشهوة فحرام ، وبدونها لا يحرم ، وغض البصر عن الأجانب أولى بهن وأجمل ، وقد أمرن بحفظ فروجهن عما لا يحل لهن من الزنا والسحاق ، ويسترنها حتى لا يراها أحد ؛ كما نهين عن إظهار الزينة للأجانب إلا ما لا يملكن إخفاؤه مما جرت العادة بظهوره كالخاتم والكحل والخضاب ، وقد أرشد الله – سبحانه وتعالى – إلى إخفاء بعض مواضع الزينة مثل الشعر ، والعنق ، والصدر ، حتى لا يرى منها شئ . وقد كن يكشفن تلك المواضع في الجاهلية فنهين عن ذلك . قالت عائشة : رحم الله النساء المهاجرات الأول ، لما أنزل الله ﴿ وَلْيَضْرِبْنَ نِخُمُرهِنَ عَلَىٰ جُيُوبِهِنَ ﴾ شققن مروطهن فاختمرن بها .

## المحارم الذين يجوز إظهار الزينة أمامهم:

وقد أمرهن الله ألا يكشفن زينتهن إلا للأزواج ومن تؤمن الفتتة منه من المحارم المذكورين لاحتياج النساء لمخالطتهم ، وهم الآباء ، والأبناء ، وآباء الأزواج ، وأبناؤهم ، والإخوة ، وأبناء الإخوة ، وأبناء الأخوات ، ويلحق بهم الأعمام والأخوال والمحارم من الرضاع . كما استثنى الله نساء المؤمنات المختصات بهن بالصحبة والخدمة ، وملك اليمين من الجواري والعبيد ، والتابعين الذين لا حاجة لهم في النساء ولا يشتهونهن ، لسبب مانع كالبلاهة والجنون ، والجب ، وصاحب العبنة والأطفال الذين لم يعرفوا ما العورة ولم يميزوا بينها وبين غيرها ، فإذا ميزوا وشعروا ، كانوا خارجين عن الاستثناء ولو كانوا دون البلوغ ، فهؤلاء المستثنون جميعاً ، لا حرج عليهم في الرؤية ؛ إلا ما كان تحت السرة وفوق الركبة ، فلا يجوز كشفه ، ولا مشاهدته إلا للزوج .

ثم نهى الله النساء المؤمنات عن ضرب أرجلهن بالأرض حتى لا يسمع صوت ما يلبسن من الحلي ، كالخلخال وما شابهه مما تلبسه النساء ومثله ما يلبس في العنق أو يشم من بعيد مما يثير الحواس ويهيج الأعصاب .

## الحث والحض على التوبة :

في نهاية الآية يرد الله القلوب كلها إليه ، ويفتح باب التوبة للذين وقعوا في الخطأ ، فيطالبهم بالرجوع إليه ، بامتثال ما أمر ، والكف عما نهى حتى يفوزوا

بسعادة الدارين . فعن ابن عمر رضي الله عنهما أنَّه قال : سمعت النبي (عَلَيْكُمُ) يقول: " يأيُّها الناس توبوا إلى الله ، فإنِّي أتوب إليه كل يوم مائة مرة " .

ومن شروط التوبة: الإقلاع عن الذنب ، والندم على ما مضى ، والعزم على ألا يعود إليه ، ورد الحقوق إلى أهلها .

#### توجيه الآيات:

- البعد عن أسباب الإثارة وتهيج الشهوة وذلك بغض البصر وحفظ الفرج.
- ٢. أمر الله المؤمنات بالتستر وعدم التكشف وعدم إظهار الزينة إلا ما لا يمكن إخفاؤه كما أمرهن بضرب الخمار على الجيوب.
  - ٣. استثنى الله بعض الأشخاص ممن لا تثور شهواتهم وتؤمن فتنتهم.

## تدریب:

- ١. لماذا شرع غض البصر لكل من الرجال والنساء معا ؟
  - ٢. ما الأحوال التي يباح فيها النظر إلى وجه المرأة ؟
    - ٣. من الذين استثنوا من هذه الأحكام ؟ ولماذا ؟
      - ٤. ما المقصود من حفظ الفروج؟

# علاج الأزمات الاجتماعية الآيات (٣٢–٣٤)

﴿ وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْهُمَىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرْ وَإِمَآبِكُمْ ۚ إِن يَكُونُواْ فُقَرَآءَ يُغْنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِۦ ۗ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴿ وَآلَذِينَ يَبْتَغُونَ ٱلْكِتَبَ مِمَّا خَدُونَ نِكَاحًا حَتَىٰ يُغْنِيَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِۦ ۚ وَٱلَّذِينَ يَبْتَغُونَ ٱلْكِتَبَ مِمَّا مَكَتْ أَيْمَنكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا ۗ وَءَاتُوهُم مِّن مَّالِ ٱللَّهِ مَلكَتْ أَيْمَنكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا ۗ وَءَاتُوهُم مِّن مَّالِ ٱللَّهِ اللَّهِ مَلكَتْ أَيْمَنكُمْ وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنْ أَرَدُنَ تَحَصُّنَا لِتَبْتَغُواْ وَلَا تَكُمْ وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنْ أَرَدُنَ تَحَصُّنَا لِتَبْتَغُواْ عَنَ اللّذِي ءَاتَنكُمْ وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنْ أَرَدُنَ تَحَصُّنَا لِتَبْتَغُواْ عَنَ اللّذِي عَلَى اللّهِ مِن بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَ غَفُورٌ رَّحِيمُ عَلَى اللّهُ مِن بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَ غَفُورٌ رَّحِيمُ وَمَن يُكْرِهِهُنَّ فَإِنَّ ٱللّهُ مِن بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَ غَفُورٌ رَّحِيمُ وَمَوْلُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ الللّهُ مِن اللّهُ مِن اللللّهُ مِن الللّهُ مِن الللللّهُ مِن الللللّهُ مِن اللّهُ مِن اللللّهُ مِن الللللّهُ مِن الللّهُ مِن اللللّهُ مِن الللّهُ مِن اللللّهُ مِن الللّهُ مِن اللللّهُ مِن الللللّهُ مِن الللللّهُ مِن اللّهُ مِن الللللّهُ مِن الللللّهُ مِن الللّهُ مِن الللللّهُ مِن الللّهُ مِن الللللّهُ مِن الللّهُ مِن اللللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن اللللللّهُ مِن الللللّهُ مَا الللللّهُ مِن اللللللّهُ مِن الللللّهُ مِن الللللّهُ مِن الللللّهُ مِن اللللللّهُ مِن اللل

#### المعاني اللغوية :

الأيامي : مفردها أيّم ، وهو من لا زوج له من الرجال والنساء .

الصالحين : المتصفون بالصلاح والتقوى .

وليستعفف : أي فليجتهد في طلب العفة .

يبتغون الكتاب : يطلبون المكاتبة ليصيروا أحراراً .

فتياتكم : إماءكم .

البغاء : زنا المرأة خاصة .

تحصناً : تعففاً عن الزنا و ابتعاداً عنه .

عرض الحياة الدنيا: حطام الدنيا الزائل.

آيات بينات : أحكام مفصلات.

#### أسباب النزول:

- ا. يقال إنَّ قوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبْتَغُونَ ٱلۡكِتَابَ ﴾ نزلت في غلام حويطب ابن عبد العُزى يقال له صبح وقيل صبيح طلب من مولاه أن يكاتبه فأبى ؛ فأنزل الله هذه الآية ، فكاتبه حويطب على مائة دينار ، ووهب له منها عشرين ديناراً فأدّاها ، واستشهد يوم حنين .
- ٢. روى جابر بن عبد الله وابن عباس رضي الله عنهم ، أنَّ هذه الآية ﴿ وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَنتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنَّ أُرَدُنَ تَحَصُّنَا ﴾ نزلت في عبد الله بن أبي وكانت له جاريتان ، إحداهما تسمى معاذة والأخرى مسيكة ؛ وكان يكرههما على الزنا ويضربهما ابتغاء الأجر ، وكسب الولد . فشكتا ذلك يكرههما على الزنا ويضربهما ابتغاء الأجر ، وكسب الولد . فشكتا ذلك

إلى النبي (ﷺ فنزلت الآية فيه ، وفيمن فعل فعله من المنافقين .

#### البيان العام:

## الزواج هو السبيل الوحيد لاستمرار الحياة الصحية:

عالجت الآيات السابقة ميل الرجل للمرأة ، وميل المرأة للرجل ، علاجاً نفسياً ووقائياً ، وفي هذه الآيات يعالج الله - سبحانه وتعالى - الموضوع بحل واقعي إيجابي ، وهو يتمثل في إشباع الغريزة الجنسية لتؤدي دورها في إعمار الأرض ، واستمرار الحياة البشرية النظيفة الخالية من الأمراض ، والعقد النفسية . وذلك عن طريق الزواج ، تيسيراً له وإعانة عليه ، مع تصعيب السبل الأخرى للمعاشرة الجنسية ، وإغلاقها نهائياً ولذا يجب أن تزول العقبات من طريق الزواج، لتجري الحياة على طبيعتها ، وبساطتها . والعقبة المالية هي العقبة الأولى في طريق بناء البيوت ، وتحصين النفوس .

## التعاون في تزويج الفقراء:

والإسلام نظام متكامل فهو لا يفرض العفة إلا وقد هيأ لها أسبابها ، وجعلها ميسورة للأفراد الأسوياء ، ولذلك أمر الله – سبحانه وتعالى – الجماعة المسلمة أن تزوج من لا زوج له من الأحرار والحرائر ، والصالحين من العبيد والإماء ؛ وذلك بتيسير أمر الزواج وإعانة الراغبين فيه حتى يتمكنوا من إحصان أنفسهم ، وقد

خص الله الصالحين من العبيد دون الأحرار ، لأنَّ الصالح من العبيد هو الذي يستحق أن يطلب من سيده وأن يجاب طلبه ؛ وينبغي ألا يكون الفقر عائقاً عن التزويج ؛ فإنَّ الغنى والفقر بيد الله ، وهو واسع العطاء ، يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر حسب إرادته ، وقد يكون الزواج سبباً في الغنى . قال رسول الله (علائه عونهم ، المجاهد في سبيل الله ، والمكاتب الذي يريد الأداء ، والناكح الذي يريد العفاف " . أخرجه الترمذي .

## دور العفة في ضبط الشهوات:

وإذا كان بعض الناس ، لا تتيسر لهم سبل الزواج للأسباب المادية ، فقد وجهوا إلى سلوك طريق العفة ، وضبط النفس ، وعدم الاسترسال في الشهوات والبعد عمّا يثير الغرائز الجنسية ، كالاختلاط بالنساء والجلوس إليهن . ويدخل في التعفف تقوية الناحية الروحية بالصلاة والذكر ، وقراءة القرآن ، ومجالسة أهل العلم والصالحين ؛ وكذلك يكون التعفف بإضعاف الناحية البدنية من شغل الجسم بالأشغال الشاقة والرياضة والصوم ، ولقد جمع ذلك قول رسول الله ((عليه)) " يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج ، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له و جاء " .

#### دعوة الإسلام إلى تحرير الرقيق :

ولمًّا أمر الله سبحانه وتعالى السادة بتزويج الصالحين من العبيد والإماء ، رغب في أن يكاتبوهم ، إذا طلبوا ذلك ، ليكونوا أحرارا فيتصرفوا في أنفسهم ، وقد حرص الإسلام على تحريرهم ، لأنَّ الحرية هي الأصل فيهم . أمّا الرق فهو ضرورة أوجدتها الظروف لمقابلة أعداء الإسلام بمثل ما يعاملون به أسرى المسلمين ؛ ولذلك عمل الإسلام على التخلص من الأرقاء كلما واتت الفرصة ، حتى تتهيأ الأحوال العالمية لإلغاء نظام الرق كله . ولذا أوجب إجابة المسترق إلى طلب المكاتبة على حريته إذا علم فيه خير ، كالأمانة وحسن التصرف ؛ وذلك في مقابل مال يؤديه فينال حريته . ولحرص الشارع على الحرية وتحرير الرقاب ، أمر أن يعطى المكاتب مالاً يستعين به على أداء ما عليه من أقساط ، وجعل له حقا أمر أن يعطى المكاتب مالاً يستعين به على أداء ما عليه من أقساط ، وجعل له حقا في الصدقات . قال الله تعالى : ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلَّهُ عَلِيمً وَفِي سَبِيلِ فَي السَّدِينَ وَفِي سَبِيلِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالنَّهُ عَلِيمً حَكِيمً ﴿ وَفِي السِّيلِ التوبة: ٦٠] . وَالنَّهُ وَالنَّهُ عَلِيمً حَكِيمُ ﴿ وَالنَّهُ عَلِيمً حَكِيمُ ﴾ [التوبة: ٦٠] .

كان العرب قبل الإسلام يجمعون المال بسبيل الحرام ، عن طريق إكراه الإماء على البغاء ، وهي عادة أهل الجاهلية ، فإذا كان لأحدهم أمة أرسلها تزني ، وجعل عليها ضريبة يأخذها منها ؛ وقد نهى الإسلام عن تلك العادة ، بأسلوب شديد ، وعبارة قاسية ، تتناسب مع شناعة الفعل وخسته ، ودناءته . ولقد نهاهم عن الإكراه ؛ والإكراه الشمة في شناعته في شناعته في حال كون الفتاة تريد تحصناً وعقة ؛ وقد وعد الله المكرهات بالمغفرة والرحمة بعد الإكراه الذي لا يد لهن قيه ؛ وسينتقم الله من الذين أكرهوهن على الزنا .

وبعد أن فصل الله الأحكام وبينها ، امتن على عباده بأنّه – سبحانه وتعالى – انزل آيات واضحات مفسرات لكل ما يحتاج الناس إليه ، من عبادات ومعاملات وآداب ، وأخباراً عظيمة عن الأمم الماضية ؛ وما حل بهم بسبب ظلمهم وتعديهم حدود الله ؛ وفي هذا كله موعظة للمتقين الذين تستشعر قلوبهم رقابة الله ؛ فتخشى وتستقيم .

#### توجيه الأيات:

- دعا الله المؤمنين خاصة وأولياء الأمور للاهتمام بتزويج الأحرار والأرقاء إشباعاً للغريزة ، وصوناً للمجتمع ، وتحقيقاً لعمارة الأرض .
- ٢. طلب الله من الذين لا يجدون قدرة على الزواج أن يتصفوا بالعفة ويتقوا الله.
- ٣. دعت الآيات إلى تحرير الأرقاء بالمكاتبة ، وإعانتهم على الفكاك والخلاص
   من العبودية .
  - ٤. نهى الله عن إكراه الرقيق على البغاء كما كان يمارسه بعض العرب.

#### تدريب:

- ١. ما الوسائل التي أوجدها الإسلام للحفاظ على العفة ؟
  - أذكر وسائل تحرير الرقيق في الإسلام .
  - ٣. بماذا امتن الله على عباده في ختام الآيات ؟
- ٤. ما الوسيلة التي اتخذها المجتمع السوداني لتيسير أمر الزواج؟

# ائلّه نور السماوات والأرض الآيات (٣٥ - ٣٨)

﴿ ﴿ ٱللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ مَثَلُ نُورِهِ عَمِشْكُوٰةٍ فِيهَا مِصْبَاحُ ۗ ٱلْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ۗ ٱلزُّجَاجَةُ كَأَيُّهَا كَوْكَبُ دُرِّيُّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَرَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لِآ شَرِقِيَّةٍ وَلَا غَرِبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيّءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَلَهُ نَارُ أَمُّبَرَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لَآ شَرُقِيَّةٍ وَلَا غَرِبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيّءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَلَهُ نَارُ أَنْ نُورٍ ۗ يَهْدِى ٱللّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآءُ ۚ وَيَضْرِبُ ٱللّهُ ٱلْأَمْشَلَ لِلنَّاسِ ۗ وَٱللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ هِ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فِيهَا ٱلسَّمُهُ وَٱللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ هِ وَٱلْأَصَالِ هَي رِجَالٌ لَا تُلْهِيمِ مِ تَجْرَةٌ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ يُسَبِّحُ لَهُ وَإِيتَاءٍ ٱلزَّكُوةِ فَي بَيُولَةٍ مَا تَتَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ يَسَبِّحُ لَهُ وَإِيتَاءٍ ٱلزَّكُوةِ فَالْإَكُوةِ فَي اللّهُ أَن يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَاللّهُ وَإِقَامِ السَّلُوةِ وَإِيتَاءٍ ٱلزَّكُوةِ فَي عَلَوْلُ وَيَزِيدَهُم مِن فَضَلِهِ وَاللّهُ وَاللّهُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرٍ حِسَابٍ هَا لَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِن فَضَلِهِ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرٍ حِسَابٍ هَا لَلّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِن فَضَلِهِ عَن فَلَاهُ وَاللّهُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرٍ حِسَابٍ هَا لَهُ أَلْمُ اللّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِن فَضَلِهِ عَلَى اللّهُ أَرْضُونَ يَوْمَا يَتَقَلَّبُ فِي اللّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِن فَضَلُهِ عَلَى وَاللّهُ اللّهُ الْعَمِلُونُ وَيَرِيدَهُم مِن فَضَلِهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ مُن يَشَاءُ بِغَيْرٍ حِسَابٍ هَا إِلْهُ اللّهُ الْمُؤْمِ وَيُولِكُونَ اللّهُ الْمُؤْمِ الللّهُ الْمُؤْمِ وَاللّهُ الْمُؤْمِ وَالْمَالِقُونَ الللّهُ الْمُعَمِلُوا وَيَزِيدَهُم مِن فَضَلِهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ الْمَالِقُونَ اللّهُ الْمُؤْمُ وَلَا اللّهُ الْمُؤْمُ وَلَاللّهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمُ وَلَا لَاللّهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ اللّهُ الْمُؤْمُ وَلَا اللّهُ الْمُؤْمُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

## المعانى اللغوية:

النور : النور في اللغة الأضواء المدركة بالبصر ، وقد عرف في لسان الشرع على أنَّه ما به الاهتداء والإدراك .

المشكاة : الكوة غير النافذة ، وهي أجمع للضوء الذي يكون

فيها .

مصباح : القنديل من الزجاج وهو المصباح الضخم الثاقب

مأخوذ من الصبح.

الزجاجة : جسم من القنديل شفاف صاف لا يحجب ما وراءه .

الكوكب : هو الجرم السماوي المضيئ .

دُرِّيٌ : المضيئ المتلألئ نسبة إلى الدر في صفائه وإشراقه

وحسنه.

لا شرقية ولا غربية : أي ظاهرة للشمس لا يظلها جبل ولا شجر.

البيوت : المراد بها المساجد كلها .

أذن : أمر وقضى .

يسبح : ينزهه ويقدسه عما لا يليق به .

#### البيان العام :

أوضح الله سبحانه وتعالى أنّه أنزل في هذه السورة آيات بينات ، وقد شرع في الآيات السابقة ما يحتاج إليه الناس ، في إصلاح أحوالهم في معاشهم ومعادهم، من الشرائع والأحكام ، والآداب والأخلاق ؛ وهو هادي أهل السماوات والأرض بما نصب من الأدلة في الكون ، وبما أنزل على رسله من الآيات البينات ، التي يهتدون بها إلى الحق ، وينجون بها من حيرة الضلال . فالله من حيرة الضلال . فالله من حيرة الضلال . فالله النور الحسي الظاهر فيهما من كمال النظام وحسن التدبير ، ولو تفكر فيهما إنسان بعقل جريء لآمن بالله إيماناً كاملاً .

#### معنى الله نور:

والله – سبحانه وتعالى – نور السماوات بالملائكة والكواكب ، والأرض بالأنبياء والشرائع ، جلّ شأنه ، وتبارك اسمه ؛ وتقدس علاه ؛ فهو نور السماوات والأرض حقاً . وورد في دعاء الرسول (عليه الله قال يوم أذاه أهل الطائف : (أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات ، وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة ، أن يحل بي غضبك ، أو ينزل بي سخطك ، لك العتبى حتى ترضى ولا حول ولا قوة إلا بك ) .

وكلمة النور تستعمل للعلم أيضاً ؛ كما يعبر عن الجهل بالظلمة ، فالله – سبحانه وتعالى – نور الكون بمعنى أنّه لا يمكن أن تُعرف الأشياء معرفة مباشرة في هذا الكون إلا به .

#### تشبيه حسى لنور الله تعالى :

ومثل الله لنوره الحق في قوته ، وشدة تأثيره ووضوحه في قلب المؤمن بمشكاة فيها مصباح قوي الإضاءة ، والمشكاة هي الكوة الصغيرة في الجدار يوضع فيها المصباح فتجمع نوره . وهذا المصباح في زجاجة شفافة صافية تقيه الريح ، فتصير الزجاجة في حسنها وصفائها وتلألؤها كأنها

كوكب من الدر . وهذا المصباح يوقد بزيت شجرة مباركة كثيرة المنافع ، وهي شجرة في مستوى من الأرض في مكان فسيح ، باد ظاهر الشمس ، تقرعه من أول النهار إلى آخره ، وكل شجرة من الزيتون يكون هذا شأنها ، فإن زيتها أصفى والطف ، ويكاد يكون هذا الزيت من شدة جودته وصفائه وحسنه أن يضئ ولو لم تمسسه نار ، فهو نور مترادف متضاعف ، وقد تناصرت فيه المشكاة والزجاجة والمصباح والزيت ؛ حتى لم يبق مما يقوي النور ويزيده إشراقاً ويمده بإضاءة نقية ، إنّه نور الله الذي أشرقت به السماوات والأرض .

والله – سبحانه وتعالى – يهدي لنوره من يشاء ، وذلك بإلهام المؤمن طريق الرشاد والحق ، فيتبعه المؤمن بالعمل والجد ، وكذلك بالنظر والتدبر ، ووجيه الفكر لسلوك طريق الجادة الموصلة إليه .

## الغاية من تشبيه نور الله :

والمثل الذي ضربه الله لنوره وسيلة لتقريبه إلى المدارك ، والله أعلم أي الأمثال أنفع للناس لإفهامهم حقيقة الخالق ، وهو كذلك يعلم من يستحق الهداية ممن لا يستحقها ، ممن صفت نفوسهم واستعدوا لتلقى أحكام الدين ، وآدابه .

إنَّ نور الله الذي أشرقت به الظلمات في السماوات والأرض ، واستقر في قلب المؤمن بالهدى والعلم محله المساجد ، وهي أحب بقاع الأرض لله تعالى . فهي بيوته التي يعبد فيها ويوحد ، وقد أمر الله بتعهدها وتطهيرها من الدنس واللغو ، والأفعال التي لا تليق بها ، وأمر بذكره وإخلاص العبادة له فيها .

#### المراد من كلمة بيوت:

وقد اختلف العلماء فيما هو المراد بهذه البيوت في هذه الآية: فقال بعضهم إنّ المراد بها المساجد ؛ أمر الله ببنائها وعمارتها ، ورفعها وتطهيرها . وقد وردت أحاديث كثيرة في بناء المساجد ، وتوقيرها ، واحترامها وتطييبها وتعطيرها بالبخور . فعن أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه قال : سمعت رسول الله (عَلَيُهُ) يقول " من بنى مسجداً يبتغي به وجه الله ، بنى الله له مثله في الجنة " رواه السيخان .

وعن عائشة أم المؤمنين - رضي الله عنها - قالت: "أمرنا رسول الله (عَلَيْ) ببناء المساجد في الدور وأنْ تنظف وتطيب " رواه أحمد وأهل السنن إلا النسائي.

وذهب بعض أهل العلم ، أنَّ المراد بها بيوت المؤمنين ، حيث يذكرون ويتدارسون . والمراد برفعها ، رفعها من الوجهة المعنوية والأخلاقية . ويمكن أن يقال أن المراد بالبيوت في الآية المساجد وبيوت المؤمنين .

## من صفات الرجال المؤمنين حقاً:

وفي هذه البيوت التي قضى الله برفعها ، ينزه الله ويقدسه فيها رجال بالصلاة والعبادة في كل أوقات الصلاة ؛ وقد خص الله صلاة الفجر والعصر بالذكر لحضور الملائكة في هذين الوقتين . ووصف الله هؤلاء الرجال بأنّهم رجال متوازنون ، لا تشغلهم الدنيا وزخرفها ، ولا بيوعهم وتجارتهم في حضر أو سفر عن ذكر ربهم وخالقهم ، فهم يؤدون الصلاة في مواقيتها . ويؤتون حق العبادة في الزكاة على الوجه الذي رسمه الدين . ونحو هذه الآية قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ

ءَامَنُواْ لَا تُلْهِكُمْ أُمُوالُكُمْ وَلَا أُولَادُكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ ۚ وَمَن يَفْعَلَ .

ذَ ٰ لِكَ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلۡخَسِرُونَ ﴾ [المنافقون: ٩].

وسبب شغل هؤ لاء الرجال أنفسهم بالعبادة أنهم يخافون يوماً تتقلب فيه قلوبهم وأبصارهم ، فلا تثبت على شئ من شدة الفزع والهول والكرب والاضطراب .

ثمّ بيّن الله مآل الصادقين الذين يتقنون أعمالهم ، ولا تشغلهم الدنيا عن الآخرة ، فيقومون بأداء واجباتهم مرضاةً لله ، فيفعلون القربات من التسبيح والذكر وإيتاء الزكاة ، مع الخوف من عذاب يوم القيامة . يثيبهم الله على حسناتهم التي فعلوها ، فرضها ونفلها ؛ وسيزيدهم من فضله الذي لا حدود له ولا قيود ، فهو صاحب القدرة الكاملة والجود العظيم والإحسان الواسع .

#### توجيه الأيات :

- الله قوة نور الحق وسط ظلمات الضلال بقوة نور الإيمان الذي يحل في القلب فيدفع ظلمات الكفر.
- النور الذي يستقر في قلب المؤمن بالهدى والعلم مكانه المساجد التي هي أحب الأماكن لله ، ولذا يجب الاهتمام ببنائها وحمايتها وتطهيرها .
- ٣. خص الله سبحانه وتعالى صلاتي الفجر والعصر بالذكر لحضور الملائكة في هذين الوقتين .

## تدريب:

- ١. بم تتم هداية أهل السماوات والأرض ؟
- ٢. لماذا شبه الله قوة نور الحق بنور المصباح الذي جاء وصفه بالآية ؟
  - ٣. ما المراد بالبيوت في هذه الآية ؟
  - ٤. لماذا وصف الله المسبحين بأنَّهم رجال ؟
  - ٥. أشرح كلمة (الله نور السموات والأرض).

# لا قيمة للأعمال بلا إيمان الآيات (٣٩ –٤٠)

﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْمَلُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ كَسَبُهُ ٱلظَّمْعَانُ مَآءً حَتَى إِذَا جَآءَهُ لَمْ يَجَدُهُ شَيْعًا وَوَجَدَ ٱللَّهُ عَندَهُ فَوَقَّلهُ حِسَابَهُ وَ وَاللَّهُ سَرِيعُ الْخِسَابِ ﴿ وَٱللَّهُ سَرِيعُ الْخِسَابِ ﴿ وَاللَّهُ مَوْجٌ مِن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِن نَّهُ مِن لَهُ مَوْجٌ مَن لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مِن لَهُ مِن لَهُ مِن لَهُ مِن لَهُ مِن لَهُ مِن لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَنْ لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَالَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَن لَهُ مَا لَهُ مَالْمُ لَالْكُمُ لَعُلُولُ لَهُ مَا لَهُ مِن لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا

## المعاني اللغوية :

السراب : الشعاع المنعكس الذي يُرى وسط النهار عند اشتداد الحر في الفلوات الواسعة فيحسبه الرائى من بعد كأنه بركة ماء .

القيعة : القاع / ما انبسط من الأرض واتسع ولم يكن فيه نبت .

بحر لجي : اللج معظم الماء . والمراد به بحر عميق الماء كثيره .

بغشاه : بغطیه .

#### سبب النزول:

قيل إنَّ هذه الأية نزلت في شيبة بن أبي ربيعة ، وكان يترهب متلمساً الدين ، فلما خرج رسول الله (عَلِيُّ) كفر به .

#### البيان العام :

لما ضرب الله مثلاً لحال المؤمن ، وأنَّه في الدنيا يكون في نور الله ، وبه يستمسك بالعمل الصالح ، وفي الآخرة يفوز بالنعيم المقيم ، والثواب العظيم ، ضرب الله أمثالاً لحالة الكفار للتوضيح والبيان .

## لا قيمة للعمل الصالح بدون إيمان:

مثل الله سبحانه وتعالى للكفار الذين يدعون إلى كفرهم ويحضون عليه ؛ فإنَّ كل ما كانوا يقومون به من أعمال الخير كصلة الرحم ، وإغاثة الملهوفين ،

وقِرى الضيف ونحو ذلك من الأعمال والاعتقادات التي يرجون عليها النفع في الحياة الآخرة ، ليست في حقيقتها إلا كسراب في الصحراء يراه من اشتد به العطش ، فيحسبه ماء فيطلبه ، ويظن أنَّه حصل على ما يبتغي ؛ حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً .

وهكذا حال الكافرين يحسبون أنَّ أعمالهم منجية لهم من بأس الله ، حتى إذا جاءهم العذاب يوم القيامة لم تتفعهم ، أو تمنعهم من عقاب الله ، فلا ينتفعون بأعمالهم الصالحة هذه إلا كما ينتفع بالسراب من الشنة ظمؤه ، فلا يجدون عملاً من أعمالهم ينقذهم من بطش الله وعذابه ، بل سيجدون عقاب الله الذي توعد به الكافرين ، والله سريع الحساب ، لا يشغله حساب عن حساب ، وعندئذ يتغير ما كان يظنه من النفع العظيم إلى ضرر محقق . قال الله تعالى : ﴿ وَقَلِم مَنا ٓ إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ هَبَاءً مَّ مَنتُورًا ﴾ [الفرقان : ٢٣] . وهؤلاء هم الذين عمل أو أمن عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ هَبَآءً مَّ مَنتُورًا ﴾ [الفرقان : ٣٣] . وهؤلاء هم الذين قال الله فيهم : ﴿ قُلْ هَلْ ثُنَبِعُكُم بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَلاً ﴿ آلَا لَكهف : ١٠٤ - ١٠٤]. في الحَيوة الدُّنْيَا وَهُمْ شَحْسَبُونَ أَنْهُمْ شُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴾ [الكهف : ١٠٤ - ١٠٤]. وهم الذين عناهم الله بقوله : ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ النَّهُ أَعْمَالُهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْمٍمْ وَمَا هُم مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّعُواْ مِنَّ عَلَيْمٍمْ وَمَا لَهُمْ مَكَالُهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْمٍمْ وَمَا هُم مِنْهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْمٍمْ وَمَا هُم مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّعُواْ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ [البقرة : ١٦٧] .

## وجه المشابهة بين ظلمات الكفر وظلمات البحر العميق :

وضرب الله المثل الأول في أعمال الكفار ، مبيناً حالهم في الآخرة ، وضرب المثل الثاني في كفرهم ؛ والكفر أيضاً من أعمالهم مبيناً حالهم في الدنيا ، فمثل لأعمالهم التي عملت على غير هدى من الله ، بظلمات مترادفة ، في بحر عميق ماؤه ، بعيد غوره ، يغطيه موج من فوقه موج من فوقه سحاب ، حتى إذا أخرج يده وهي أقرب ما يرى لديه لم يكد يراها من شدة الظلمات .

وقد فسر العلماء أنَّ المراد بهذه الظلمات أعمال الكافر البعيدة عن الهداية ، الخالية من نور الحق ، ولذا فهي باطلة . وبالبحر اللجي ، قلبه ، وبالموج الذي فوقه موج ، ما يغشى قلبه من الجهل والشك والحيرة ، وبالسحاب الريب والختم

والطبع على قلبه ؛ فهو لا يبصر بقلبه نور الإيمان ؛ والكافر يتقلب في خمس ظلمات ، كلامه ظلمة ، وعمله ظلمة ، ومدخله ظلمة ، ومعبره يوم القيامة إلى الظلمات ، وبئس المصير وهو قمة الظلمات .

#### الكفر ظلمة:

إِنَّ الكفر ظلمة منقطعة عن نور الله الفائض في الكون . وضلال لا يرى القلب فيه أقرب علامات الهدى ، ومخافة لا أمن فيها ولا قرار ﴿ وَمَن لَّمْ يَجُعَلِ اللّهُ لَهُ وَنُوراً فَمَا لَهُ مِن نُّورٍ ﴾ . ونور الله هدى في القلب وتفتح في البصيرة ، واتصال في الفطرة بنواميس الله في السماوات والأرض ، فمن لم يتصل بهذا النور فهو في ظلمة لا انكشاف لها ، وفي مخافة لا أمن فيها ، وفي ضلال لا رجعة منه، ونهاية العمل سراب ضائع يقود إلى الهلاك والعذاب ، لأنّه لا عمل بغير عقيدة ، ولا صلاح بغير إيمان ، إنّ هدى الله هو الهدى ، وإنّ نور الله هو النور ، ولا يكون النور إلا منه سبحانه وتعالى .

#### توجيه الأيات:

- ١. يعيش الكافر في الدنيا في أشد الظلمات ؛ وفي الآخرة في أشد الحسرات .
- لا قيمة للعمل الصالح بغير إيمان واتباع وإخلاص ؛ ولا فائدة من إيمان بغير عمل صالح .
- ٣. إنَّ العودة للإسلام والعمل بهداه ، والتمسك بشرائعه هو الطريق الوحيد لحياة صحيحة في الدنيا ، ومآل حسن في الآخرة .

#### تدریب:

١. ضرب الله مثلاً لمصير عمل الكافر في الآخرة بقوله تعالى : ( وَٱلَّذِينَ

- (أ) لماذا شُبه عمل الكافر بسراب بقيعة ؟
- (ب) ما وجه المقارنة بين الظمآن الذي يصل مكان السراب والكافر الذي يقف بين يدى الله يوم القيامة ؟
  - (ج) ما معنى قوله تعالى "فوفاه حسابه والله سريع الحساب" ؟
    - ٢. ما المثل الذي ضربه الله للكافر وعمله ؟

# من دلائل قدرة الله الآيات (٤١-٤٦)

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللّهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلطَّيْرُ صَنَفَّتِ كُنُّ قَدْ عَلِمَ صَلَاتَهُ وَتَسْبِيحَهُ وَ اللّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴿ وَاللّهُ مُلْكُ اللّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴿ وَاللّهُ مُلْكُ اللّهَ اللّهَ عَلِمٌ اللّهَ اللّهَ عَلَمٌ تَرَ أَنَّ ٱللّهَ يُزْجِى سَحَابًا ثُمَّ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى ٱللّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللّهَ يُزْجِى سَحَابًا ثُمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ وَأَنَّ اللّهُ الْمَرْخُ مِنْ خِلَلهِ وَيُغَرِّلُ مِنَ السَّمَآءِ مِن جِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدٍ فَيُصِيبُ بِهِ عَن يَشَآءُ وَيَصْرِفُهُ عَن مَّن يَشَآءُ وَيَصْرِفُهُ وَكَامًا فَتَرَى ٱلْوَدُقَ مَن يَشَآءُ وَيَصْرِفُهُ عَن مَّن يَشَآءُ لَكُ لُكُ اللّهُ ٱللّهُ ٱللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ حَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ وَٱللّهُ عَلَىٰ مَن يَمْشِي عَلَىٰ اللّهُ الزَلْنَآ ءَايَتِ مُّبَيّئَتِ وَاللّهُ مَا يَشَعْ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ حَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللّهُ عَلَىٰ مَن يَمْشِي عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ حَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللّهُ عَلَىٰ مَن يَشَقْ اللّهُ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللّهُ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللّهُ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللّهُ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ إِلَىٰ عَرَالًا مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللّهُ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللّهُ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ إِلَىٰ عِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللّهُ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ إِلَىٰ عَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللّهُ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ أَلُونَ اللّهُ عَلَىٰ مَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللّهُ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ وَاللّهُ عَلَىٰ مَن يَشَعْمُ اللّهُ عَلَىٰ مَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللّهُ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ إِلَىٰ عِرَاطٍ مُسْتَقِيمِ ﴿ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ

## المعاني اللغوية :

ألم تر : استفهام تقريري ، والمعنى قد علمت علماً يقيناً بالوحي وبالمكاشفة و الاستدلال .

يسبح : ينزهه ويقدسه .

صافّات: باسطات أجنحتها في الهواء.

المصير: المرجع.

يزجي : يسوقه برفق وسهولة إلى حيث يريد .

يؤلف : يجمع بين أجزائه وقطعه .

ركاماً : متر أكماً بعضه فوق بعض " مجتمعاً " .

الودق : المطر .

سنا : ضوء.

#### البيان العام :

لما وصف الله سبحانه وتعالى قلوب المؤمنين بالنور ، وقلوب الكافرين بالظلمة ، أخذ يذكر دلائل التوحيد .

## لفت الأنظار إلى التأمل في الكون:

ففي البداية تلفت الآيات نظر الإنسان إلى التأمل في الكون ، والنظر في مخلوقات الله ، ليعلم أنَّه لم يخلق وحده في هذا الكون الفسيح ، إنَّما توجد معه مخلوقات أخرى مختلفة في أشكالها وصورها ؛ وطبائعها وألوانها ؛ لكنَّها تلتقي في أنَّها خلق الله ، فهي تسبح بحمده ، وتتوجه إليه وحده بالعبادة ؛ والإنسان هو المخلوق الوحيد الذي يغفل عن تسبيح الله ربه وخالقه ، مع أنَّه أجدر المخلوقات بذلك ، وعندما يؤمن الإنسان بالله ، ويسبح بحمده ، فإنه ينسجم مع هذا المشهد الكوني المتجه إلى الله ، وعندما يكفر ، يشذ عن أجزاء الكون المتناغمة ؛ فينحدر إلى أسفل ويسقط فيفقد الاحترام والتقدير .

وفي هذه الآيات خاطب القرآن الكريم الرسول (عَلَيْ) ؛ وخطاب الرسول (عَلَيْ) ؛ وخطاب الرسول (عَلَيْ) خطاب إلى كل مكلف تبلغه الرسالة المحمدية ذاكراً أربعة مشاهد:

## المشهد الأول :

يلفت الله سبحانه وتعالى إلى ما علمه بالوحي والمكاشفة؛ أنّ الله ينزهه ويقدسه ويوحده في ذاته وصفاته وأسمائه وأفعاله ، جميع من في السماوات والأرض ، من الملائكة والإنس والجن والحيوان والجماد ، تنزيها يفهمه أرباب العقول السليمة . فالطير في حالة طيرانها تسبّح ربها وتعبده تسبيحاً ألهمها وأرشدها إليه ، وهو يعلم ما هي فاعلة ؛ فهو قد أرشد كل مخلوق إلى طريقته ومسلكه في عبادته ؛ إذ كل المخلوقات في وجودها وبقائها دالة على وجود خالق متصف بصفات الجلال والكمال ، منزه عن كل نقص ، فهي تنزهه وتقدسه ؛ فقد كان النبي بصفات الجلال والكمال ، منزه عن كل نقص ، فهي تنزهه وتقدسه ؛ فقد كان النبي فتؤوب الجبال معه والطير . وفي هذا دليل على أنّ لله ملك السماوات وما فيها ؛ فهو الحاكم المتصرف والإله المعبود الذي لا تنبغي العبادة إلا له ، ولا معقب فهو الحاكم المتصرف والإله المعبود الذي لا تنبغي العبادة إلا له ، ولا معقب لحكمه ، وإليه المصير يوم يرجع إليه الخلائق أجمعون . قال الله تعالى : ( يَوْمَ

يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [المطففين: ٦].

## المشهد الثاني :

يعرض الله ما يدل على مظاهر وحدانيته وقدرته ، التي يسوق بها السحاب، وتدفعه من مكان إلى آخر ؛ ثم يجمع ما تراكم من أجزائه ، بعضه فوق بعض ، فينزل المطر .

والسحب في تراكمها فوق بعضها أشبه بالجبال الضخمة الكثيفة فيها قطع البرد الثلجية الصغيرة ؛ ومشهد السحب كالجبال حقيقة لم يتوصل إليها الناس إلا بعد أن ركبوا الطائرات ، فشاهدوا الطائرة تسير بينها أو تعلوها ، فهي كالجبال حقا بضخامتها ومساقطها وارتفاعها وانخفاضها ، وهذه الجبال مسخرة بأمر الله ، وفق ناموسه الذي يحكم الكون ، ووفق هذا الناموس يصيب به من يشاء ، ويصرفه عمن يشاء فيؤخر عنهم الغيث ؛ ومن هذا السحاب المتراكم يخرج ضوء البرق الذي يكاد من شدته أن يذهب بالأبصار ، وهذا من أقوى الدلائل على كمال قدرة الله ، إذ فيه يتولد الضد من الضد ؛ ففيه توليد النار من الماء .

## المشهد الثالث :

يعرض القرآن الكريم ، تقلب الليل والنهار ، بزيادة أحدهما ونقص الآخر ، وإلى تغير أحوالهما بالحرارة والبرودة ، وفي مظهر شروق الشمس وغروبها ، والضحى والظهيرة ، وتنفس الصباح ، وتشابك النجوم ، وتألق البدر ، إنّ كل ذلك عبرة لأولي الأبصار الذين يتأملون في مظاهر هذا الكون ؛ فيتجدد إحساسهم مع التأمل والتفكر في بديع صنع الله .

و القرآن يوجه القلب إلى هذه المشاهد التي ذهبت الإلفة بواقعها المثير . فأخفت ما فيها من عجائب الخلق ، ودلالات القدرة . قال الله تعالى : ( إِنَّ فِي خُلِقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَاَيَاتٍ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَبِ) خُلِقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَالْيَاتِ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَبِ) [آل عمران : ١٩٠] .

## المشهد الرابع :

تعرض علينًا الآيات ما يدل على قدرة الله ، ووحدانيته وإحاطته بالكون ، بعد أن استدل بأحوال السماء والأرض وبالآثار العلوية ؛ يستدل بالآية الكبرى ؛ وهي آية خلق الحياة من أصل واحد ؛ فالله خلق كل حيوان يدب على الأرض من ماء ؛ رغم أنّها تختلف في أشكالها وطبائعها وحركاتها ؛ فمنها من يمشى على بطنه

كالزواحف، ومنها من يمشي على رجلين كالطيور ، ومنها من يمشي على أربع كالأنعام والوحوش ، وأشار الله إلى غيرها ممن يمشي على أكثر من ذلك كالعناكب وغيرها بقوله : ( يَحَلِّفُ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ ) فهو غير مقيد بشكل و لا هيئة ؛ فهو الخالق

المبدع ؛ وهو الذي قدر فهدى والذي خلق الزوجين الذكر والأنثى من نطفة إذا تمنى .

لقد أبدع الله آيات الخلق ، وأحكم صنع الكون ؛ وأنزل آيات مبينة كاشفة ، تجلو نور الله ، وتكشف عن ينابيع هداه ، وتحدد الخير والشر ، والطيب والخبيث ؛ وتبين منهج الإسلام في الحياة كاملاً دقيقاً لا لبس فيه ولا غموض ، وتحدد أحكام الله في الأرض بلا شبهة ولا إبهام ، فإذا تحاكم الناس إليها فإنما يتحاكمون إلى شريعة واضحة منضبطة لا يخشى منها صاحب حق على حقه ، ولا يلتبس فيها حق بباطل ، ولا حلال بحرام .

فهذه الآيات المبثوثة في الكون دالة على قدرة الله ومشيئته المطلقة التي لا يقيدها قيد ، ولا تحدها حدود ، فهو يرشد من يشاء إلى الطريق الذي لا عوج فيه ؛ وهو توحيد الله وإخلاص العبادة له وحده ، هذا وقد جعل الله للهدى طريقاً ، من وجه نفسه إليه ، وجد فيه ، هُدِى إلى نور الله فاتصل به ، وسار على هداه حتى يصل لمشيئة الله ، ومن حاد عنه وأعرض ، فقد النور الهادي ، وسار في طريق الضلال حسب مشيئة الله في الهدى والضلال .

#### توجيه الآيات:

- النظر والتأمل في الكون يقودان صاحب العقل إلى معرفة الله والاهتداء اليه ، ويفيد المؤمن بزيادة إيمانه وثبات يقينه ، ويعتبر التفكر في مخلوقات الله ونعمه من أفضل أنواع العبادة .
- ٢. يكون التفكر في مخلوقات الله ونعمه بالمشاهدة في الأرض أو في الأنفس أو في الأنفس أو في الأفاق ، ولا يكون التفكر في ذات الله .
- ٣. كل المخلوقات تنزه الله وتقدسه بالطريقة التي علمها لها خالقها ، إلا أنَّ بعض الناس يشذ عن هذا التناغم الكونى .
  - ٤. تعود جميع المخلوقات الحية على ظهر الأرض إلى أصل واحد .

#### تدريب:

- ١. قال الله تعالى : ( أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ
   وَٱلْأَرْض ... ) .
  - أ. بماذا تكون الرؤية في هذه الآيات ؟
  - ب. ماذا عرض في هذا المشهد المكمل للآية السابقة ؟
- ٢. أذكر المشاهد الواردة في هذه الآية ، والتي تدل على وحدانية الله وقدرته .
- ٣. ما معنى قوله تعالى : ( وَٱللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ
  - مُّسْتَقِيمٍ) ؟
  - وما الطريق المستقيم ؟

# صفات المنافق الكاذب وصفات المؤمن الصادق الآيات (٤٧-٥٤)

﴿ وَيَقُولُونَ عَامَنَا بِاللّهِ وَبِالرّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلّىٰ فَرِيقٌ مِّهُم مِّنْ بَعْدِ ذَالِكَ وَمَا أُوْلَتِهِكَ بِالْمُوْمِنِينَ ﴿ وَإِذَا دُعُواْ إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُم لَا لَكَ وَمَا أُوْلَتِهِكَ بِالْمُوْمِنِينَ ﴿ وَإِن يَكُن لَكُمُ الْحَقُ يَأْتُواْ إِلَيْهِ مُذَعِنِينَ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّهُم مُّعْرِضُونَ ﴿ وَإِن يَكُن لَكُمُ الْحَقُ يَأْتُواْ إِلَيْهِ مُذَعِينَ اللّهِ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ وَيَعْفُونَ اللّهَ وَيَتَقْهِ فَأُولُوا مَعْمَا وَأُطَعْمَا وَأُولُونَ هِمُ اللّهَ وَيَتَقْهِ فَأُولُونَ هِ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَخَنْشَ اللّهَ وَيَتَقْهِ فَأُولُونَ هَى مُ اللّهُ وَيَتَقْهِ فَأُولُونَ هَا اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَيَتَقْهِ فَأُولُونَ هَا اللّهُ وَيَتَقْهُ مَا اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَمَا عَلَى اللّهِ عَيْشُولُونَ فَي قُلُ اللّهِ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلْعَلَالُونَ وَاللّهُ الللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللللّهُ وَاللّهُ وَاللللللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللللّهُ وَلَا الللللللّهُ وَلَا اللل

## المعانى اللغوية:

يتولى: يعرض عن قبول الحكم الشرعي.

مذعنين : طائعين منقادين وخاضعين .

مرض : المراد نفاق .

ارتابوا: شكوا، أي شكوا في نبوتك.

يحيف : يجور ويظلم .

#### سبب النزول:

رُوي أنَّ سبب نزول هذه الآية ، أنَّ رجلاً من المنافقين اسمه بشر ، وكان بينه وبين يهودي خصومة ، فدعاه المنافق إلى التحاكم إلى كعب بن الأشرف فراراً من الحكم الحق الذي سيحكم به رسول الله (علم الله وتحاكما إلى رسول الله فحكم لليهودي لأنَّه صاحب الحق ، ورسول الله (علم الله وتحاكما إلى ولو على أقرب الناس إليه ؛ فرضي اليهودي بذلك ولم يرض المنافق ؛ وتحاكما إلى عمر بن الخطاب طمعاً فيه . فقال له اليهودي : قد تحاكمنا إلى رسول الله . فقال عمر : أهذا حصل ؟ قال المنافق : نعم . فضربه عمر حيث لم يرض المنافق بحكم رسول الله . فنزلت الآية : ﴿ وَيَقُولُونَ عَامَنًا بِٱللّهِ وَبِٱلرَّسُولِ وَأَطَعَنَا ثُمَّ رسول الله . فنزلت الآية : ﴿ وَيَقُولُونَ عَامَا إِلَى بَاللّهِ وَبِٱلرَّسُولِ وَأَطَعَنَا ثُمَّ رسول الله . فنزلت الآية : ﴿ وَيَقُولُونَ عَامَنًا بِٱللّهِ وَبِٱلرَّسُولِ وَأَطَعَنَا ثُمَّ يَتُولًى فَريقٌ مِّنَ بَعْدِ ذَالِكَ قَمَا أُولَتِهِكَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

#### البيان العام :

بعد أن ذكر الله سبحانه وتعالى الأدلة الواضحة على توحيده وكمال قدرته ، وأتم بيانها ؛ ذكر أنَّه يهدي بها من يشاء من عباده إلى صراط مستقيم ، ثم أعقبه بذكر من لم يهتد بها وهم المنافقون .

#### صفات المنافقين:

ويخبر الله – سبحانه وتعالى – عن صفات المنافقين بأنَّهم يظهرون خلاف ما يبطنون ، ويقولون بأفواههم : آمنا بالله وبالرسول من غير يقين وإخلاص ، فهم يعرضون عن طاعة الله ورسوله ، وهذا أصدق دليل على أنَّهم ليسوا بالمؤمنين المخلصين الصادقين الثابتين على الإيمان ، لأنَّ الإيمان المستقر في القلب المتمكن من الوجدان تظهر آثاره في السلوك قولاً وعملاً ، فهؤلاء المنافقون تخالف أقوالهم معتقداتهم فهم يقولون بأفواههم ﴿ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَبِٱلرَّسُولِ وَأَطَعَنَا ﴾ ثم يعرضون عما نقتضيه الطاعة ، وينحازون إلى غير المؤمنين .

و الدليل على كُذبهم في دعواهم الإيمان ، أنَّهم إذا دعوا إلى كتاب الله وإلى رسول الله ليحكم بينهم فيما اختصموا فيه بحكم الله ، أعرضوا عن قبول الحق ، واستكبروا عن اتباع حكمه ، لأنَّه لا يحكم إلا بالحق . وهم الذين قال الله سبحانه وتعالى فيهم : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ

وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبَلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوۤا إِلَى ٱلطَّغُوتِ وَقَد أُمِرُوۤا أَن يَكُفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُضِلَّهُمۡ ضَلَالاً بَعِيدًا ﴿ وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُضِلَّهُمۡ ضَلَالاً بَعِيدًا ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمۡ تَعَالَوۡا إِلَىٰ مَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ﴾ [النساء: ٦٠-٦٠].

## لا فرق بين حكم الله تعالى وحكم رسوله:

وبهذا نعلم أنَّ حكم الرسول (عَلَيْنُ) هو حكم الله - سبحانه وتعالى - والدعوة إلى الرسول هي الدعوة إلى الله ، والتحاكم إلى الله يكون إلى كتابه ، والدعوة إلى التحاكم إلى الرسول تكون إلى شخصه في حياته ، وإلى سنته بعد موته ، كما أنَّ هذا التحاكم يكون إلى كل من يجلس في منصة القضاء في الدولة الإسلامية بعد وفاة الرسول (عَلَيْنُ) ويحكم بين الناس بالكتاب والسنة ، فالدعوة إلى التحاكم إليه هي عين الدعوة إلى التحاكم إلى الله وسنة رسوله. فعن الحسن البصري عن سمرة قال : قال رسول الله (عَلَيْنُ) : (من دُعي إلى حاكم من حكام المسلمين فلم يجب فهو ظالم لا حق له ) أخرجه الطبرانى .

أما إذا كان حكم الله ورسوله سيكون لهم لا عليهم ، فإنهم يسرعون إلى تحكيم رسول الله ، مطيعين خاضعين راضين لأنهم واثقون إنه سيقضي لهم بحقهم. والذي يدل عليه سياق الآية ، إن الذي يرضى بحكم الشريعة إذا كان موافقاً لما يريده ، ويرفضه إذا كان مخالفاً لهواه ، وآثر على حكم الشريعة القوانين الأخرى الرائجة في العالم ، فليس بمؤمن بل هو منافق كاذب في دعواه للإيمان ، لأنه لا يؤمن بالله وبالرسول ، وإنما يؤمن بهواه .

## والسبب في هذا السلوك الذي يتصف به المنافقون هو أحد أمور ثلاثة هي:

أولاً: أن يكون في قلوبهم مرض لازم بالكفر والنفاق ، فهم لم يؤمنوا أصلاً ، وإنَّما أظهروا إسلامهم مخادعة للمسلمين وسعياً وراء منافعهم التي يجنونها من المجتمع المسلم.

ثانياً: أنَّهم ارتابوا وشكوا في نبوءته ، عليه الصلاة والسلام . ( في كون الرسول رسولاً من عند الله ، وكون القرآن قد نزل من عند الله ، وكون هناك حياة أخرى بعد الموت ) .

## ثالثاً : أنْ يكونوا في خوف من أن يجور الله ورسوله عليهم في الحكم .

فكل من كان على أحد هذه الخصال الثلاث ، فلا شك في كونه ظالماً ، لأنّه خالف أمر ربه ، وعصاه في أمره له بالرضا بحكم رسوله فيما أحب وكره ، لأنّ حكم الله هو الحكم الوحيد المبرأ من مظنة الجور ، فالله هو العادل في حكمه ، وكل خلقه أمامه سواء ، فلا يظلم أحداً منهم لمصلحة أحد .

وكل حكم غير حكم الله ورسوله هو مظنة للجور والظلم ؛ فالبشر عندما يحكمون يميلون إلى مصالحهم ، أفراداً أو طبقة ، أو قبيلة أو دولة ، والفرد عندما يشرع ويحكم يراعي في تشريعه حماية نفسه ومصالحه ، وكذلك الطبقات والدول ، والكتل من الدولة لكتلة أخرى ، وأمًّا تشريع الله فهو ليس لحماية أحد دون أحد ، فهو عدالة مطلقة . لا تتوافر في تشريع غير تشريعه ، ولا تتحقق في حكم غير حكمه .

#### صفات المؤمنين:

ثم ينتقل سياق الآيات ليخبر عن صفة المؤمنين الصادقين الذين عندما يدعون إلى التحاكم إلى كتاب الله ورسوله فإنَّهم يسمعون كلامه ويطيعون أمره. وأولئك هم الفائزون بكل مطلوب، الناجون من كل خوف بسبب خشيتهم لله فيما مضى من ذنوبهم واتقائهم له فيما يستقبل.

وبعد هذه المقابلة بين سلوك المؤمنين حقاً ، وسلوك المنافقين الذين يدعون الإسلام ، يعود الحق – عز وجل – يذكر صفات المنافقين في حلفهم بالله ، فقد أقسموا مجتهدين في أيمانهم . والمراد أنَّهم أكدوا الأيمان وشددوها بأقصى وسعهم ، لئن أمرهم الرسول (عَلَيْنُ بالجهاد والخروج لملاقاة العدو ليُلبُّنَ طلبه ، أو ليُخْرِجُنَ من أموالهم الصدقة . ويرد الله عليهم بأن لا يقسموا ، لأنَّ الطاعة المطلوبة من أهل الإيمان ، إنَّما هي طاعة معروفة ، تكون فوق كل شبهة ؛ ولا تكون بحاجة إلى حلف أو قسم ، فإن الله سبحانه وتعالى لا تخفى عليه خافية فهو خبير بهم ، وبأخلاقهم الكاذبة ، وعالم بما تخفي ضمائرهم ، وأفكارهم وعزائمهم الخفية وإن أظهروا خلافها .

ولمّا نبه سبحانه وتعالى إلى خداعهم ، وأشار إلى عدم الاغترار بإيمانهم عاد فأمرهم بالطاعة الحقيقية ، باتباع كتاب الله وسنة رسوله ، فإنّ إعراضهم ونفاقهم وتركهم ما جاء به الرسول لن يضر الرسول (وَالَّيْ) ، بل يضر أنفسهم، لأنّ عليه إبلاغ الرسالة وأداء الأمانة ، وعليهم قبول ذلك منه ليهتدوا به إلى الحق الموصل إلى كل خير ، المنجى من كل شر .

### توجيه الآيات:

- ١. إنَّ القبول بحكم الله ورسوله دليل على صدق الإيمان.
- ٢. من علامات الكفر والنفاق الإعراض عن حكم الله ورسوله إذا كان فيه ضرر ، والقبول به إذا كان لجلب منفعة .
- ٣. ينال الإنسان رضاء الله وثوابه بطاعته وطاعة رسوله والخوف منه اتقاءً لعذائه.
- إنَّ الإيمان بالله تعود منفعته على صاحبه وحده ، ولا يضر الرسول كفر من كفر ، ولا ينفعه إيمان من آمن .

### تدريب:

- ١. أذكر صفات المنافقين .
- ٢. ما الدليل على كذب المنافقين ؟
- ٣. بمَ حُمِّل الرسول (صلى الله عليه وسلم) ؟ وبماذا حُمِّل المؤمنون ؟
  - ٤. أذكر بإيجاز سبب نزول الآية .
  - ٥. ناقش : تطبيق حكم الشريعة واجب على كل مسلم .

## (١٤ـ١ـ١) دولة المؤمنين تدوم بدوام الإيمان الآيات (٥٥–٥٧)

﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِينَ وَرَتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُم مِّنُ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا ۚ يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي الرَّتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُم مِّنُ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا ۚ يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْءًا وَمَن كَفَرُ بَعْدَ ذَالِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ فَي وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰة وَالْفِيعُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ فَي لَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مُعْجَزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَأُونِهُمُ ٱلنَّالُ وَلَبِعْسَ ٱلْمَصِيرُ فَي الْأَرْضِ وَمَأُونِهُمُ ٱلنَّالُ وَلَبِعْسَ ٱلْمَصِيرُ فَي الْأَرْضِ وَمَأُونِهُمُ ٱلنَّالُ وَلَبِعْسَ ٱلْمَصِيرُ فَي الْمُنْ اللَّهُ وَمَا وَمُا وَمُا وَمُ اللَّالُ وَلَبِعْسَ ٱلْمَصِيرُ فَي الْمُرْونَ فَي الْأَرْضِ وَمَأُونَهُمُ ٱلنَّالُ وَلَبِعْسَ ٱلْمَصِيرُ فَي الْمُعْرِينَ فَي ٱلْمُولِ اللَّهُ وَالْمُعْمِونَ فَي الْلَّهُ وَالْمِعْمُ اللَّالُ وَلَيْعُسَ الْمُصِيرُ فَي الْمُ الْمُتَعْمِونَ فَي الْمُعْرِينَ فَي الْمُعْمَالِ اللْمُعْرِينَ فَي الْمُعْمِيرُ فَي الْمُنْ اللَّهُ مُ النَّالُ وَلَيْعُسَ الْمُصِيرُ فَى الْمُعْمِونَ فَي الْمُعْمُ وَالْمُ وَلِهُمْ اللَّالُ الْمُعْمِونَ فَي الْمُعْمِونَ فَي الْمُولِ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمِونَ فَي الْمُعْمِونَ فَي الْمُعْمِونَ فَي الْمُعْمِونَ فَي الْمُعْمِونَ فَي الْمُعْمَى اللَّهُ الْمُعْمِولِ الْمُعْمِونَ فَي الْمُعْمِونَ فَي الْمُعْمِونَ فَي الْمُعْمُونَ فَي الْمُعْمِونَ فَي اللْمُعْمِونَ فَي الْمُعُونَ فَي الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ فَي الْمُعْمُونَ فَي الْمُعْمِونَ فَي الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ فَي الْمُعْمُونَ فَي اللْمُعْمُونَ فَي اللْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ الْمُعَمِّ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ الْمُعْمُ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ الْمُعِلَمُ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِيمُ الْمُعْمِيمُ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ اللْمُعْمُونَ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ الْمُعْمُ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِونَ الْمُعْمِع

## المعاني اللغوية :

ليستخلفنهم : ليجعلنهم خلفاء فيها .

وليمكنن لهم دينهم : ليجعلنه مُمكناً بتثبيت قواعده وإعزاز جانبه .

معجزين في الأرض : أي لا تلحقهم قدرة الله .

## أسباب النزول:

قال الربيع بن أنس: كان النبي ( صلى الله عليه وسلم) وأصحابه بمكة نحواً من عشر سنين يدعون إلى الله وحده وإلى عبادته وحده لا شريك له سراً ، وهم خائفون لا يؤمرون بالقتال ، حتى أمروا بالهجرة إلى المدينة ، فقدموها فأمرهم الله بالقتال ، فكانوا فيها خائفين يمسون في السلاح ويصبحون في السلاح . فصبروا على ذلك ما شاء الله ؛ ثم أنَّ رجلاً من الصحابة قال : يا رسول الله أبد الدهر نحن خائفون هكذا ؟ أما يأتي علينا يوم نأمن فيه ، ونضع عنا السلاح ؟ فقال رسول الله (عليه الله الله تصبروا إلا يسيراً حتى يجلس الرجل منكم في الملا العظيم محتبياً ليست فيه حديدة . فأنزل الله الآية .

#### البيان العام:

بعد أن بين الله أنَّ من أطاع الرسول فقد اهتدى إلى الحق ، ومن اهتدى إلى الحق فجزاؤه دار النعيم ، أردف بذلك بوعده الكريم ، بأنَّه سيجعل المؤمنين

المطيعين لله خلفاء في الأرض ، ووعده ناجز ، وقوله صادق . وفي هذا الوعد تنبيه للمنافقين على أن هذا الوعد الذي قطعه الله – سبحانه وتعالى – للمسلمين عام لكل من ينتمي للإسلام . وإنَّما وضع شرطاً لتحقق هذا الوعد ؛ وهو الإيمان والعمل الصالح ، فإذا تحقق الشرط تحقق المشروط ، وهو الاستخلاف والتمكين للدين الإسلامي الذي ارتضاه لهم .

# طرق تمكين الدين:

والتمكين للدين يكون بإعزاز جانبه ، وإرساء قواعده ، وتقوية حجته ؛ فيتم تمكينه في القلوب ، كما يتم تمكينه في تصريف شؤون الحياة ، فيكون راسخاً ثابتاً قوى القدم ، فيعظم أهله في نفوس أعدائه الذين يواصلون الليل والنهار في التدبير لإطفائه ؛ وحتى يُقبل المؤمنون عليه بنفوس اشتراها الله ليكون الصحابها الجنة ، فيجاهدون في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم ابتغاءً لرضوانه ؛ وقد حقق الله وعده ، ونصر عبده ، وأعز جنده ، وهزم الأحزاب وحده ، فاستخلف المسلمين ، ومكن لهم دينهم ، وبدلهم من بعد خوفهم أمناً ، وسيظل هذا الوعد متحققاً للمؤمنين ما داموا مقيمين لشرط الاستخلاف ، وهو الإيمان العميق ، والعمل الصالح القائم عليه ، وعبادة الله وحده لا شريك له عبادة خالصة من الشرك والرياء ، وعبادة الله هي حق الله على العباد كما جاء في الحديث عن أنس أن معاذ بن جبل ، رضى الله عنه ، حدثه فقال : (بينما أنا رديف النبي (علي على حمار ليس بيني وبينه إلا آخرة الرحل قال: " يا معاذ " قلت لبيك يا رسول الله وسعديك ، ثم سار ساعة ثم قال : " يا معاذ بن جبل " قلت : لبيك يا رسول الله وسعديك ، ثم سار ساعة ثم قال: " يا معاذ بن جبل " قلت: لبيك يا رسول الله وسعديك ، قال : " هل تدرى ما حق الله على العباد ؟ " قلت: الله ورسوله أعلم . قال : " حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً " ثم سار ساعة ثم قال : " يا معاذ بن جبل " قلت: لبيك يا رسول الله وسعديك . قال : " هل تدري ما حق العباد على الله إن فعلوا ذلك ؟ " قال : قلت: الله ورسوله أعلم . قال : " فإنَّ حق العباد على الله ألا يعذبهم " . أخرجه الشيخان.

وبعد هذا البيان الكامل ، فإنَّ من يخرج عن أمر الله وطاعته ، ويجحد نعمته ، وينكر فضلها ، فإنَّه فاسق خارج عن حدود الدين العظيم .

# أسس ودعائم العمل الصالح :

وبعد أن بشر الله المؤمنين بالتمكين في الأرض . أتبع ذلك بالتوضيح لهم ، أنَّ العمل الصالح له دعائم يقوم عليها ، منها عبادة الله وحده المتمثلة في إقامة

الصلاة ، وهي التي تقود إلى فضائل كثيرة وتنهى عن رذائل كثيرة ، وإقامتها أن تؤدى في أوقاتها ، مع المحافظة على ركوعها وسجودها وخشوعها .

والدعامة الثانية الزكاة . فالصلاة لتقويم الفرد أولا ، ثم الجماعة ثانيا . والزكاة لتطهير النفوس من البخل وتصفية الضمائر وتقوية الأواصر ؛ وكل هذا يكون مع طاعة الرسول والرضا بحكمه ، وتنفيذ شريعة الله في الصغيرة والكبيرة ، وتحقيق المنهج الرباني الذي أراده للحياة ، لتحل بنا رحمة الله التي تحميهم من الفساد والانحدار والخوف والقلق والضلال في الأرض ؛ وتحميهم في الأخرة من غضب الله وعذابه .

وطمأن الله النبي (عَلَيْ ) والمؤمنين وبدد مخاوفهم حتى لا يرهبوا عدوهم مع كثرة عدده وقوته ، ما داموا سائرين على نهج الله في حياتهم ويعبدونه وحده بلا شريك و لا نديد ، فإنَّ الكافرين لن يجدوا مكاناً يهربون إليه من قبضة الله وإرادته .

### توجيه الآيات:

- ١. لا يتحقق شرط الاستخلاف في الأرض إلا بالإيمان والعمل الصالح ،
   وإقامة شرائع الله في أرضه .
- ٢. إذا تمكن الدين في الأرض ، عظم أهله في نفوس أعدائهم وسيظل وعد الله متحققاً ما دام شرط الاستخلاف قائماً .
- ٣. من دعائم العمل الصالح إقامة الصلاة ، وإخراج الزكاة لتطهير النفس من رذيلة الشح .

#### تدریب:

- ١. ما شرط الاستخلاف في الأرض ؟
  - ٢. كيف يكون تمكين الدين ؟
  - ٣. ما علامات العمل الصالح؟
- ٤. اذكر حق الله على العباد وحق العباد على الله.

# آداب الاستئذان داخل الأسرة الآيات (٥٨-٦٠)

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِيَسْتَغَذِنكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَنكُمْ وَٱلَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُواْ ٱلْحُلُمَ مِنكُمْ تَلَثَ مَرَّاتٍ مِن قَبْلِ صَلَوْةِ ٱلْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيمَابَكُم مِن ٱلظَّهِيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلَوْةِ ٱلْعِشَآءِ تَلَثُ عَوْرَاتٍ لَّكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهُمْ جُنَاحُ بَعْدَهُنَ طَوَّافُونَ عَلَيْكُمْ بَعْضُكُمْ عَلَىٰ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهُمْ جُنَاحُ بَعْدَهُنَ طَوَّافُونَ عَلَيْكُمْ بَعْضُكُمْ عَلَىٰ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهُمْ جُنَاحُ بَعْدَهُنَ طَوَّافُونَ عَلَيْكُمْ بَعْضُكُمْ عَلَىٰ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهُمْ عَلَىٰ عَنِيمُ عَلَيْكُمْ وَلَا يَكُمُ ٱلْكُمُ ٱلْأَينَةُ نَواْ كَمَا ٱسْتَغْذَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ آلْلاَينَتِهِ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ هِ وَٱلْقَوْعِدُ مِنَ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ هِ وَٱلْقَوْعِدُ مِنَ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ هُ وَٱلْقَوْعِدُ مِنَ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ هُ وَٱلْقَوْعِدُ مِنَ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ هُونَ وَٱلْقَوْعِدُ مِنَ وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ لَكُمْ أَنْ يَسْتَعْفِفُونَ عَلَيمُ حَكِيمُ لَا عَلَيْهُ مَنَ مَنَيْرَجُونَ نِكَاحًا فَلَيسَ عَلَيْهُ مِنَ جُيْلُ لَكُ عُنَى مُنَيْرِجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهُ مِنَ جُيْلُ لَكُ عُنَاحً أَن يَسْتَعْفِفُونَ كَنَاحُ أَن يَسْتَعْفِفُونَ خَيْلُ لَكُمْ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ الْعَلَقِ عَلِيمُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ الْكُونَ اللّهُ عَلَيمُ اللْعُلْقُ الْعَلَيمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللّهُ عَلَيمُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

### المعاني اللغوية:

الظهيرة

: وقت الظهر .

: لم يحتلموا . والبلوغ هو مناط التكليف ويكون بالعلامات الطبيعية كخروج المني والحيض والنفاس وبتقدير السن وأقصاه ثماني عشرة سنة .

: يطوفون عليكم .

: النساء اللائي قعدن لكبرهن وضعفهن ، وانقطع طمع الرجال فيهن .

: التبرج هو الظهور والكشف . وتبرجت المرأة أظهرت زبنتها لغير زوجها .

لم يبلغوا الحلم

طوافون عليكم

القواعد من النساء

متبرجات

### أسباب النزول:

قيل أنَّ هذه الآيات ، نزلت في أسماء بنت مرثد ، دخل عليها غلام لها كبير ، فاشتكت إلى رسول الله (عَلَيْنُ ) فنزلت عليه الآية .

وقيل أنَّ سبب نزولها أن رسول الله (على) بعث غلاماً من الأنصار يقال له مدلج إلى عمر بن الخطاب ظهيرة ليدعوه ، فوجده نائماً قد أغلق عليه الباب ، فدق عليه الغلام الباب فناداه ودخل ، فاستيقظ عمر وجلس فانكشف منه شئ ، فقال عمر : وددت أنَّ الله نهى أبناءنا ونساءنا وخدمنا من الدخول علينا في هذه الساعات إلا بإذن ، ثم انطلق إلى رسول الله (عليه) ، فوجد هذه الآية قد نزلت فخر ساجداً .

#### البيان العام :

تقدم في أول السورة استئذان الأجانب بعضهم على بعض ، واشتملت هذه الآيات الكريمة على استئذان الأقارب بعضهم على بعض ، فالآية الأولى عامة ، وهذه الآية خاصة ، تحدد آداباً خاصة لمن يعيشون في أسرة كبيرة ، يكون فيها مجموعة من الأقارب والخدم ، فاستثنى في هذه الآيات دخول الأقارب بعضهم على بعض ، ودخول الخدم والمملوكين على سادتهم . وبيّنت أنَّ هذا الاستئذان لا يكون في جميع الأوقات ، بل يكون في ثلاث أوقات هي عورات لأرباب البيوت لما فيها من رفع الكلفة ، وقلة التحفظ والتستر .

# الأوقات التي لا يجوز لأحد أن يدخل فيها إلا باستئذان:

فالخدم والإماء والعبيد البالغون منهم وغير البالغين ، والأطفال المميزون الذين لم يبلغوا الحلم يدخلون بدون استئذان ، إلا في أوقات ثلاثة تنكشف فيها العورات عادة . فهم يستأذنون فيها ، وهذه الأوقات هي : قبل صلاة الفجر حين يستيقظ الإنسان من نومه ، فيهب من فراشه ، فيخلع ثوباً ، ويلبس ثوباً . ولعله بحاجة إلى خلوة في هذه الحالة . ووقت الظهيرة عند القيلولة ، لأن الإنسان يكون قد فرغ من عمله فيضع ثيابه ، ويرتدي ثياب النوم للراحة ، وبعد صلاة العشاء حين يخلعون ثيابهم ويلبسون ثياب النوم .

ويفهم من هذا السياق استحباب تعجيل النوم عقب صلاة العشاء والتبكير باليقظة قبل صلاة الفجر ؛ فذلك أعون على انتظام الصحة العامة .

ففي هذه الأوقات الثلاثة ، حيث يكون الإنسان وحده أو مع أهله لا يحسن فيها أن يدخل عليه الصغار من أطفال البيوت والخدم بدون استئذان . فعلى أولياء أمور الأطفال والخدم أن يؤدبوهم على الاستئذان في هذه الأوقات الثلاثة .

أمًّا غير هذه الأوقات ، فلا حرج ولا جناح على أولياء الأمور أن يدخل الصغار ، وخدم البيت عليهم في حجراتهم وأماكن خلوتهم بدون استئذان ؛ وفي هذا دفع للحرج والضيق الذي يمكن أن يلاقيه الصغار والخدم إذا أمروا بالاستئذان في كل الأوقات ، وذلك لصغر سنهم أو لقيامهم بالخدمة ، وهكذا بين الله فضله على عباده ، في بيان شرائعه ، وأحكام دينه ، فهو العليم بما يصلح عباده ، حكيم في تدبير أمورهم ، يشرع لهم ما يصلح أحوالهم في المعاش والمعاد .

أُمَّا حين يدرك الأطفال الأحرار سن البلوغ فإنَّهم يدخلون في حكم الأجانب الذين يجب أن يستأذنوا في كل وقت ، حسب النص العام ، الذي مضت به آية الاستئذان ، وفي هذا دليل على علم الله بنفوس البشر وما يصلحها من الآداب ، ومقام حكمته كذلك في علاج النفوس والقلوب .

# رفع الحرج عن النساء والعجائز:

ولما بين الله – سبحانه وتعالى – في الآيات السابقة حكم الشباب حين إقبال الشباب ، أتبعه بحكمه حين إدباره ، فعاد هنا يستثني النساء العجائز اللائي بلغن سن اليأس ، وقعدن عن الحيض والولد ، وقد يئسن من التبعل ، فلا يطمع فيهن الأزواج ، فلا حرج عليهن ولا إثم أن يخلعن ثيابهن الظاهرة ، التي لا يفضي وضعها لكشف العورة كالجلباب والرداء والقناع . وخير لهن أن يبقين عليهن ثيابهن الظاهرة الخارجية ، طلباً للعفة ، وإيثاراً لها ، لأنَّ الاستعفاف والاحتياط بالستر خير لهن وأكمل ، فالله يسمع ويعلم ما يجري بينهن وبين الرجال من الأحاديث ؛ عليم بمقاصدهن . لا تخفى عليه خافية من أمرهن .

### توجيه الآيات :

- أمر الله تعالى أن يستأذن الأجراء (الخدم) والأطفال الذين لم يبلغوا الحلم على آبائهم وأولياء أمورهم في أوقات ثلاثة وأباح لهم الدخول في غيرها من الأوقات.
- ٢. على أولياء الأمور أن يعلموا أبناءهم ويؤدبوا خدمهم ومواليهم على الأدب الشرعى .
  - ٣. متى بلغ الأطفال سن الرشد يجب أن يستأذنوا في كل الأوقات .
- على المرأة التي بلغت سن اليأس أن تبقي عليها من الثياب ما يصونها ويسترها ويحفظ عفافها.

### تدریب:

- 1. على ماذا اشتملت هذه الأيات ؟
- ٢. لماذا استثنى الله اليائسات من هذه الأحكام ؟
- ٣. ماذا يفهم من قوله تعالى ( . . . ومن بعد صلاة العشاء ) ؟

# (١٦ـ١ـ١) رفع الحرج عن أصحاب الأعذار الآية (٦١)

﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَبِ حَرَبٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَبِ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَن تَأْكُلُواْ مِنْ بُيُوتِكُمْ أَنْ بُيُوتِ ءَابَآبِكُمْ أَنْ بُيُوتِ أَنْ بَيُوتِ أَنْ بَيُوتِ أَنْ بَيُوتِ أَنْ بَيُوتِ أَنْ بَيُوتِ أَنْ بَيُوتِ أَعْمَىمِكُمْ أَنْ بُيُوتِ عَمَّيَتِكُمْ أَنْ بُيُوتِ أَخْوَالِكُمْ أَنْ بُيُوتِ خَلَتِكُمْ أَنْ مَلَكُتُم أَنْ مَلَكُتُم مَّ أَنْ بَيُوتِ عَمَّيَتِكُمْ أَنْ مَلَكُمْ أَنْ بَيُوتِ خَلَتِكُمْ أَنْ مَلَكُمْ أَنْ مَلْكُمْ أَنْ مَلْكُمْ أَنْ مَلْكُمْ أَنْ مَلَكُمْ أَنْ مَلْكُمْ أَنْ مَلْكُمْ أَنْ مَلْكُمْ أَنْ مَلَاكُمْ أَنْ مَلْكُمْ أَنْ مَلْكُمْ أَنْ مَلْكُمْ أَنْ مَلْكُمْ أَنْ مَلِكُمْ أَنْ مَلْكُمْ أَنْ مَلَاكُمُ أَنْ مَلْكُمْ مَلِكُمْ مَنْ عِندِ ٱللَّهِ مُمْلَكُمْ فَإِذَا دَخَلْتُم بُيُوتًا فَسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ تَحِيَّةٌ مِنْ عِندِ ٱللَّهُ مُبْرَكَةً طَيِّمَةً مَن عَلَيْكُمْ أَلْكُمُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْكُمُ ٱلْكُمُ ٱلْكُمُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱللَّهُ لَكُمْ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَكُمْ ٱللَّهُ لَكُمْ الْلَكَ عَلَيْكُمْ أَلِكُ لَلْكُ لَكُمْ اللَّهُ لَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُلُولُكُمْ أَلْكُمْ أَلُولُولُ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلِلْكُ فَلَكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلِلْكُ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْكُمْ أَلْمُلْكُمُ أَلْكُلُلْكُمُ أَلْكُلُولُولُولُكُمْ أَلْلَالُولُولُلْكُمْ أَلْكُمُ أَلُكُمْ أَلْكُمُ أَلْكُمُ أَلُول

# المعاني اللغوية:

الحرج : في اللغة الضيق – ويراد به في الدين الإثم.

ما ملكتم مفاتحه : مما في تصرفكم وكالة أو حفظاً .

الصديق : يطلق على الواحد وعلى الجماعة - وهو من يصدق في

مودتك وتصدق في مودته.

جميعاً : أي مجتمعين .

أشتاتاً : أي متفرقين .

# أسباب النزول:

روي عن ابنَّ عباس أنه قال : لما أنزل الله عز وجل : ﴿ يَــَأَيُّهَا ٱلَّذِيرِ ـَــ

ءَا مَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ أُمُوالَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ ﴾ [النساء: ٢٩] قال المسلمون: إنَّ الله عز وجل قد نهانا أن نأكل أموالنا بيننا بالباطل ، وإنَّ الطعام من

أفضل الأموال ، فلا يحل لأحد منا أن يأكل عند أحد ، فكف الناس عن ذلك ؛ فأنزل الله عز وجل : ﴿ لَّيْسِ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ ﴾ إلى ﴿ أَوْ مَا مَلَكَتُم مَّفَاتِحَهُ مَ ﴾ .

ويروى أنَّ قوله تعالى : ﴿ لَيْسِ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَأْكُلُواْ

جَمِيعًا أُو أَشْتَاتًا ﴾ أنَّها نزلت في بني بكر بن ليث ، وهم حيٌّ من بني كنانة ، كان الرجل منهم لا يأكل وحده ، ويمكث أياماً جائعاً حتى يجد من يؤاكله ، ومنه قول بعض الشعراء :

إذا ما صنعت الزاد فالتمسي له أكيلاً فإني لست أكله وحدي

#### البيان العام :

### لا بكلف الله نفساً الا وسعها:

إنَّ الحرج مرفوع عن الأعمى والمريض والأعرج ، وغيرهم من المعذورين في كل ما يضطرهم إليه العذر ، فالأعمى مرفوع عنه الحرج فيما يتعلق بالتكليف الذي يشترط فيه البصر ؛ والأعرج مرفوع عنه الحرج فيما يتعلق بالتكليف الذي يشترط فيه المشي ؛ والمريض مرفوع عنه الحرج فيما يتعلق بالتكليف الذي يشترط فيه الصحة ؛ كالصوم الذي يؤثر المرض في إسقاطه ، وقد يسقط العذر بعض أركان الصلاة وشروطها ؛ كما يسقط العذر الجهاد .

كما أنَّ أصحاب الأعذار هؤلاء وغيرهم من المعذورين ، رفع عنهم الحرج في الأكل من بيوت غيرهم ، وكذلك رفع الحرج في الآية عن سائر الناس ، في أكلهم من بيوت أقربائهم المذكورين في الآية ، مؤكدة لهم أنَّ أكلهم من بيوت أقربائهم وأصدقائهم ، مثل أكلهم من بيوت أنفسهم ، وفي هذا توسعة على الناس ، وبيان لما تقتضيه أواصر الصلات والمحبة بين الأفراد .

وبما أنَّ الآية أية تشريع ، نجد فيها دقة الأداء اللفظي ، والترتيب الموضوعي ، والصياغة التي لا تدع مجالاً للشك والغموض ، كما يلحظ فيها ترتيب القرابات ، فهي تبدأ ببيوت الأبناء والأزواج ولا تذكرهم ، بل تقول من (بيوتكم) فيدخل فيها بيت الابن ، وبيت الزوج ، فبيت الابن بيت لأبيه ، وبيت الزوج بيت لزوجته ، وتليها بيوت الآباء ، فبيوت الأمهات ، فبيوت الإخوة ، فبيوت الأخوات ، فبيوت الأعمام ، فبيوت العمات ، فبيوت الأخوال ، فبيوت الخالات ... ويضاف إلى هذا الخازن على مال الرجل ، فله أن يأكل مما يملك مفاتحه

بالمعروف ، ولا يزيد عن حاجته ، ولا يجوز أن يتجاوز إلى الادخار ، أو إلى ما ليس بمأكول ، هذا إذا لم تكن له أجرة ، فإذا ما كانت له أجرة على الخزن حرم عليه الأكل مما أؤتمن عليه إلا بإذن صاحبه ، ويلحق بهؤلاء بيوت الأصدقاء ، وفي هذا إشارة إلى شأن الصداقة ، ورفع الحرج عن الأكل في بيت الصديق لأنّه أرضى بالأكل في بيته وأسر به ، من كثير من ذوى القرابة .

قال جعفر الصادق: " إنَّ حرمة الصديق أن يجعله الله من الأنس والثقة والانبساط ورفع الحشمة بمنزلة النفس والأب والأخ. ويراد بالأصدقاء في الآية الأصدقاء الخُلَص، الذين لا كلفة فيما بينهم ".

# إباحة الأكل جماعة وأفراداً:

وبعد أن انتهى من البيوت التي يجوز فيها الأكل ، بين الحالة التي يجوز عليها الأكل ، جين الحالة التي يجوز عليها الأكل ، حيث رفع الحرج والإثم من أكلهم مجتمعين أو متفرقين ، وإن اختلفت أحوالهم في الأكل ، وقد سوغ النبي (عليه) ذلك فصارت تلك سنة الجماعات ، التي تدعى إلى الطعام في النهد والولائم وفي الإملاق وفي السفر. والنهد ما يجمعه الرفقاء من مال أو طعام على قدر النفقة يُنفقونه بينهم . قال رسول الله (عليه) : "أخرجوا نهدكم فإنّه أعظم للبركة وأحسن الأخلاقكم " .

وفي الختام بينت الآية آداب دخول هذه البيوت ، حيث عبرت عن أهل تلك البيوت بالأنفس ، لتنزيل أهلها منزلتها لشدة الاتصال ، وفي التعبير عنهم بذلك تبيه على السر الذي اقتضى إباحة الأكل من تلك البيوت ، لأن الداخل فيها كالداخل في بيت نفسه للقرابة ؛ لأن في السلام تحية ثابتة بأمر الله مشروعة من لدنه ، ووصفها بالبركة ؛ لأن فيها دعاء استجلاب للمودة ، ووصفها أيضاً بأنها (طيبة) ؛ لأن صاحبها يستطيبها ، وهي تحية الإسلام ، تحية من عند الله مباركة طيبة ، وعن جابر بن عبد الله قال : " إذا دخلت على أهلك فسلم عليهم تحية من عند الله مباركة طيبة " أوريده ابن كثير .

و هكذا جرت عادة القرآن الكريم ، أن يبين الله آياته فيه ، فتملأ القلوب حكمة ، والنفوس رحمة ، والحياة تنظيماً ، وكل هذا لعل الناس يعقلونها ، فيزداد إيمانهم وتعلقهم بأهدابها .

# توجيه الآيات:

ا. رفع الله الحرج عن أصحاب الأعذار في التكاليف التي يضطرهم إلى عدم أدائها العذر ، كما رفع عنهم الحرج في الأكل والمؤاكلة مع أصحاب الأعذار .

- ٢. رفع الحرج عن سائر الناس ، في أن يأكلوا من بيوت المذكورين كأنها بيوتهم .
- ٣. رفعت الآية من مكانة الصديق ودرجته حتى صار كأنَّه من أولى القرابات .
- أباحت الأكل للأفراد مجتمعين إن شاءوا ، أو أفراداً إن شاءوا بلا حرج عليهم .
- أمر الإسلام عند دخول البيوت بالسلام على أهلها حتى يصير الداخل لهذه البيوت كأنه داخل بيته.

#### تدریب :

- ١. ما سبب نزول الآية ؟
- ٢. من هم أصحاب الأعذار الذين رفع عنهم الحرج؟
  - ٣. متى يباح لخازن المال أن يأكل بالمعروف ؟
  - ٤. لماذا أمر الله بالسلام عند الدخول لهذه البيوت ؟

# أدب الجماعة المؤمنة مع قائدها الآيات (٦٢-٦٤)

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ عَلَىٰ أَمْ إِجَامِعِ لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَىٰ يَسْتَغَذِنُوهُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَغَذِنُونَكَ أُوْلَتِلِكَ ٱللَّهِ مَا يُؤَم نُونَ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ فَإِذَا ٱسْتَغْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأَذَن ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ فَإِذَا ٱسْتَغْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأَذَن لِمَن شِئْتَ مِنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ لَا تَجْعَلُوا لَمِن شِئْتَ مِنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ لَا تَجْعَلُوا لَا مَن سُغْتَ مِنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمُ ٱللَّهُ أَللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ ٱللَّهُ اللَّذِينَ مَعْظُا ۚ قَدْ يَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ عَنْ اللَّهِ مَا فِي ٱلسَّمُونِ وَٱلْأَرْضِ يَتَسَلّلُونَ مِن عَنْ أَمْرِهِ وَاللَّهُ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ مَا فِي ٱلسَّمَواتِ وَٱلْأَرْضِ قَدْ يَعْلَمُ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنَبِّئُهُم بِمَا عَمِلُوا أَو وَاللَّهُ وَلَكُلُ شَيْءً عَلِيمٌ هِمَا عَمِلُوا أَو وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنَبِّئُهُم بِمَا عَمِلُوا أَو وَٱللَّهُ وَاللَّهُ مِا فَى السَّمَونَ فَا عَلِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ أَعْمُ فَا عَمِلُوا أَو وَاللَّهُ فِي السَّمَ عَلَيْهِ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنْتِعُهُم بِمَا عَمِلُوا أَو وَاللّهُ وَلَا اللّهُ مَا فَي السَّمَ عَلَيْهُ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنَبِعُهُم مِ مِمَا عَمِلُوا أَو وَاللّهُ وَلَاللّهُ مُلْكُلُوا اللّهُ الللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنْتِعُهُم مِا عَلَيْهِ وَيُومَ يُرْجَعُونَ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ال

### المعاني اللغوية:

أمر جامع : أمر مهم يحتاج إلى الاجتماع والتشاور .

دعاء الرسول : طلب الرسول لهم أن يجتمعوا .

يتسللون : التسلل الخروج خفية .

لواذاً : أي مستتر بعضهم ببعض .

يخالفون : يعرضون ويصدون.

فتنة : بلاء وامتحان .

# أسباب النزول:

روي أنَّها نزلت في غزوة الخندق ؛ حيث جاءت قريش وقائدها أبو سفيان،

وغطفان وقائدها عيينة بن حصن ، فضرب النبي (عَلَيْ) الخندق حول المدينة ، وذلك في شوال سنة خمس من الهجرة ؛ فكان المنافقون يتسللون لواذاً من العمل ويعتذرون بأعذار كاذبة .

ورُوي أيضاً أنّها نزلت في جماعة من المنافقين ، كانوا ينصرفون عن النبي (عَلِيْ ) أثناء الخطبة في يوم الجمعة ، عندما كانوا يحسون بالحرج والألم ، وقت أن يشرح النبي (عَلِيْ ) حال المنافقين ؛ لأنّه لم يكن يوماً أثقل عليهم من يوم الجمعة .

# البيان العام:

بعد أن بينت الآيات السابقة علاقة الناس مع بعضهم في البيوت ، وبينت آداب الاستئذان في الدخول ، هاهي الآن في ختام السورة ، تعالج آداب الاستئذان في الخروج ، والآداب التي يجب أن تراعى في حضرة قائد الأمة ، ومربيها وموجهها نحو الخير . فالآيات البينات الدلالة نزلت عليه ، فهو الذي يوضحها للناس ، والإيمان به والتصديق له جزء من الإيمان بمنزل الآيات .

#### أدب الانصراف من الاجتماعات:

وقد حصرت الآيات الإيمان فيمن اجتمعت فيه ثلاث خصال ، الإيمان بالله، والإيمان برسوله ، والتزام البقاء في الاجتماع معه (علام) ، إذا كان في أمر مهم يتطلب رأياً لحرب ، أو عمل من الأعمال ، أو اجتماع في مشورة في أمر قد نزل ؛ فأهل الإيمان لا يذهبون حتى يستأذنوه ؛ لأنَّ الانصراف في هذه الحالة ضار بالشخص نفسه لحرمانه من شهود مجتمع مهم ؛ وضار بالمجتمعين أنفسهم ، لما يلاقونه من الضعف والوهن ؛ وشديد على النبي (علام) نفسه لحرصه على هداية قومه .

لكيلا يصبح الأمر فوضى بلا نظام ولا وقار ؛ بينت الآيات ، قواعد النظام الاجتماعي الذي يجب أن يكون عليه المؤمنون مع النبي (عليه) ومع من يأتي بعده من خلفاء وأمراء يتولون أمور المسلمين . فمتى اجتمع المسلمون لغاية اجتماعية – في السلم أو الحرب – فإنهم لا يحل لهم أن يرجعوا عنه ، أو ينتشروا بدون إذن أميرهم .

ولما كان الإذن كالدليل على كمال الإيمان والمميز للمخلص وغيره أكدت الآيات أنْ من يستأذن من الرسول (عَلَيْنًا) ؛ ولا ينصرف إلا بعد إذنه له فهو مؤمن حقاً ، طائع لله ، مصدق بما أتاه من الرسول إيماناً منه بأنَّه من عند الله.

وللرسول الخيار في أن يأذن لمن شاء منهم ، أو لا يأذن ، لأنَّ هؤلاء المؤمنين لا يستأذنون إلا لضرورة ملحة ، وللقائد الموازنة بين المصلحة في البقاء والمصلحة في الانصراف ، على أن يستغفر الله لهم ، لأنَّ الإذن مهما كانت دواعيه فإن في طلبه بعض القصور الذي يحتاج إلى الاستغفار .

وتتبه الآيات إلى ضرورة الاستجابة لدعاء الرسول (على) ولا يجعلوا أمر الرسول ودعاءه لهم كما يكون من بعضهم لبعض ، فإنَّ لدعاء الرسول أهمية ليست كدعاء غيره . فهو إنَّما يدعوهم لأمر فيه صلاح دينهم ودنياهم فعليهم أن يتقبلوه بصدر رحب ونفس راضية .

ثم توعد الله المنصرفين خفية بغير استئذان من الرسول (علي) والذين يخالفون أمره ومناهجه وطريقته وسنته وشريعته ظاهراً وباطناً من أن تصيبهم فتنة في قلوبهم من كفر ونفاق ومحن وبلاء في الدنيا ، فتضطرب المقاييس ، وتتشر الفوضى ، ويختلط الحق بالباطل ، والحلال والحرام ، فتفسد حياة الجماعة ، أو يُصيبهم عذاب مؤلم موجع في الأخرة .

ويختم الله السورة ببيان أنَّه المالك الموجودات بأسرها . خلقاً وملكاً وتصرفاً ، وهو عالم الغيب والشهادة فهو عالم بما يعمل العباد ومشاهد له ، وفي يوم القيامة عندما ترجع الخلائق إليه ، سيخبرهم بما عملوا من جليل أو حقير وصغير أو كبير ويجازيهم عليه .

#### توجيه الآيات:

- ١. الإيمان بالله ورسوله والتزام مجتمعه .
- ٢. إنَّ الانصراف عن مجلس النبي (عَلِيْنُ) بدون إذن إحدى علامات ضعف الإيمان ودليل على النفاق .
- ٣. هذه الأحكام ليست خاصة بالنبي (عَلَيْنُ) وحده ولكنها تشمل كل من يتولى أمور المسلمين من بعده.
- خرورة الإسراع إلى حضور الاجتماعات التي تدعى إليها للأمور المهمة التي تتعلق بمصالحنا أفرادا أو جماعات أو تتعلق بمصالح الأمة .
- من يخالف أمر النبي (عَلِيْ) في حياته ، أو يخالف سنته بعد مماته ، سيتعرض لفتتة في قلبه من كفر ونفاق ، كما سيتعرض لمحن الدنيا ، وللعذاب الموجع في الأخرة .

# تدریب:

- ١. ما الأضرار التي يتعرض لها من يتخلف عن مجلس النبي (عَلَيْ)؟
  - ٢. على ماذا بدل طلب الإذن ؟
  - ٣. بماذا توعد الله من يخالفون أمر النبي ( عَلِيْنُ ؟

# آيات مختارة للتفسير والفهم آيات المواريث

الآيات (٧ ، ١١ – ١٤ – ١٧٦) من سورة النساء

﴿ لِلرَّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَ الدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوۡ كَثُرُ ۚ نَصِيبًا مَّفۡرُوضًا ﴿ \*\*\* يُوصِيكُمُ ٱللَّهُ فِيٓ أُوۡلَىدِكُمۡ ۚ لِلذَّكَرِ مِثۡلُ حَظِّ ٱلۡأُنتَٰيَيۡن ۚ فَإِن كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ ٱتَّنَتِينِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَرَكَ وَإِن كَانَتَ وَاحِدَةً فَلَهَا ٱلنِّصْفُ وَلِأَبُويْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا ٱلسُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُ ۖ فَإِن لَّمْ يَكُن لَّهُ وَلَدُ ۖ فَإِن لَّمْ يَكُن لَّهُ وَلَدُ وَوَرِ تَهُ ۚ أَبُواهُ فَلِأُمِّهِ ٱلتُّلُثُ ۚ فَإِن كَانَ لَهُ ٓ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ ٱلسُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَآ أَوْ دَيْنٍ ءَابَآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ لَا تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا فَرِيضَةً مِّرِ. ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ ا وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ أَزْوَاجُكُمْ إِن لَّمْ يَكُن لَّهُنَّ

ۚ فَإِن كَانَ لَهُرِبُّ وَلَدُّ فَلَكُمُ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكِنَ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ بِهَآ أَوْ دَيْنِ وَلَهُرِيَّ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكْتُمْ إِن لَّمْ يَكُن لَّكُمْ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدُ فَلَهُنَّ ٱلثُّمُنُ مِمَّا تَرَكُتُم ۚ مِّنُ بَعۡدِ وَصِيَّةٍ تُوصُونَ بِهَاۤ أُوۡ دَيۡنِ ۗ وَإِن كَانَ رَجُلٌ يُورَثُ كَلَاةً أُو آمَرَأَةٌ وَلَهُ ۚ أَخُ أُو أُخْتُ فَلَكُلُّ وَ حِدٍ مِّنْهُمَا ٱلسُّدُسُ ۚ فَإِن كَانُوۤاْ أَكُثَرَ مِن ذَالِكَ فَهُمْ شُرَكَاءُ فِي ٱلثُّلُثِ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَىٰ جَمَاۤ أَوۡ دَيْنٍ غَيْرَ مُضَارِّ وَصِيَّةً مِّنَ ٱللَّهِ ۖ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَلِيمُ ﴿ تِلُكَ حُدُودُ ٱللَّهِ وَمَن يُطِع ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ لَيُدَخِلهُ جَنَّىتٍ تَجْرِك مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَللاِينَ فِيهَا وَذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ وَمَن يَعْص ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلَهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ مِ عَذَابُ مُّهِيرِ ثُنُ ﴿ \* \* \* يَسْتَفْتُونَكَ قُل ٱللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلَالَةِ ۚ إِن ٱمۡرُؤُا هَلَكَ لَيْسَ لَهُۥ وَلَدُ

#### معاني الكلمات :

يوصيكم : يأمركم الله ويفرض عليكم .

حظ : نصيب.

فريضة : حقاً فرضه الله وأوجبه.

كلالــة : من ليس له والد و لا ولد .

حدود الله : أحكامه وفرائضه التي لا يجوزتجاوزها .

مهين : مذل .

# أسباب النزول:

عن جابر رضي الله عنه قال : جاءت امرأة سعد بن الربيع إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت يارسول الله هاتان ابنتا سعد بن الربيع قتل أبوهما معك في أحد شهيداً ، وإن عمهما أخذ مالهما ، فلم يدع لهما مالاً ، ولاتتكحان إلا ولهما مال ، فقال : " يقضي الله في ذلك " فنزلت آية المواريث ( يوصيكم الله في أو لادكم ... ) . فأرسل رسول الله إلى عمهما فقال : " أعط ابنتي سعد التأثين ، وأمهما الثمن . وما بقي فهو لك " ( رواه أحمد وأبو داؤد ، والترمذي ) وهذه أول تركه قسمت في الإسلام .

# أحكام الميراث:

بين الله تعالى في هذه الآيات أن للرجال والنساء نصيباً مما تركه الأقرباء قليلاً أو كثيراً مقداراً محدداً. وجاءت الآية بأسلوب الاطناب لتقرير وتؤكد المبدأ الذي أعطي الإسلام به النساء حق الميراث كالرجال منذ أكثر من أربعة عشر قرناً من الزمان ، كما حفظ به حقوق الضعفاء ، والذين كانت الجاهلية تظلمهم وتأكل

حقوقهم لأنها كانت تنظر إليهم حسب قيمتهم العملية في الحرب والإنتاج . أما الإسلام فينظر إلى الإنسان حسب قيمته الإنسانية . ثم ينظر إليه حسب تكاليفه الواقعية في محيط الأسرة ومحيط الجماعة .

# مقدمة عن علم الميراث (علم الفرائض):

#### (١) تعريفه :

هو العلم الذي يعرف به من يرث ومن لا يرث ومقدار إرث كل وارث ، وهو من أجلَّ علوم الشريعة الإسلامية حيث تولي الله سبحانه وتعالى – قسمة الفرائض بنفسه . وقد حث النبي صلى الله عليه وسلم على تعلمه حين قال : " تعلموا الفرائض وعلموها فإنه نصف العلم وهو ينسى وهو أول شئ ينزع من أمتى " ( أخرجه ابن ماجه ) .

### (٢) حكمة مشروعيته:

كان نظام التوريث في الجاهلية خاضعاً للأهواء والعواطف قائماً على الظلم والجور فيعطي الرجل منهم ماله لمن يشاء ويحرم من يشاء وكانوا لا يورثون النساء ولا الصبيان ويقولون: لا يعطي إلا من قاتل وحاز الغنيمة، ناسين أو متناسين أنهما أحق بالعطف والرحمة وأنهما يسدان ثغرة في بناء المجتمع لايستهان بها.

فجاء الإسلام ولم يكن قاسياً في القضاء على هذه الحريات بل كان رفيق الملمس لين المآخذ فأزال تلك الاحكام الظالمة بطريقته الرحيمة العادلة.

ولعلك تري أن نظام التوريث في الإسلام عني بملاحظة الحاجة بين أفراد الأسرة فكلما زادت الحاجة كثر العطاء وهأنت ذا تشاهد أن الأولاد أوفر حظاً من الأباء لضعفهم وإستقبالهم للحياة مع قوة الآباء واستدبارهم لها . كما تري أنه جعل للذكر مثل حظ الأنثيين مقابل ما طوق به أعناق الرجال دون النساء من تبعات جسام . هذا النظام الذي شرعه الإسلام فيه حكم جليلة وغايات نبيلة فهو:

- (١) مظهر من مظاهر التكافل بين أهل الإسلام.
- (٢) وسيلة من وسائل تفتيت الثروة حتى لا يكون المال دولة بين الأغنياء.
- (٣) عدل بين الجهد والجزاء ( الجهد الذي يبذله الآباء والأمهات والجزاء الذي يلقاه فأبناؤه جزء منه إذ الصلة بين الوالدين لا تنقطع ) كما قال سيد قطب .

(٤) عدل بين المغانم والمغارم في جو الأسرة لأن الآباء والأمهات يورثونهم صفات خلقية فمن العدل الاجتماعي أن يرث الأولاد جهود آبائهم وأمهاتهم ليكون هناك شئ من التعادل بين المغانم والمغارم.

# (٣) أركان الميراث:

أ . موّرث : وهو الميت .

ب. وارث: وهو الشخص الذي ينتمي إلى الميت بسبب من أسباب المير الث .

ج. موروث: وهو المال أو التركة التي تركها الميت.

# (٤) أسباب الميراث:

أ. الزواج الصحيح بمجرد العقد .

ب. النسب أو القرابة وهي كل صلة سببها الولادة .

ج. الولاء وهي قرابة حكمية حاصلة بسبب العتق.

# (٥) شروط الميراث:

ذكر الفقهاء لثبوت الميراث شروطاً ثلاثة:

أ. موت المورث حقيقة أو حكماً (كالمفقود).

ب. حياة الوارث بعد موت مورثه حقيقة أو حكماً (كالحمل) فالجنين في بطن أمه يستحق الميراث .

ج. ألا يوجد مانع من الموانع التي تمنع الشخص من الميراث.

# (٦) موانع الميراث:

أ. القتل كما جاء في الحديث (ليس لقاتل ميراث) أخرجه مالك وأحمد.
 ب. اختلاف الدين كما جاء في الحديث (لايرث المسلم الكافر ولا الكافر

ب. الحدارك الدين على جباع في العديث ( ديرت المسلم الحائر و 1 العائر المسلم ) متفق عليه .

ج. الرق ( العبودية ) وهو عجز حكمي سببه الكفر والأسر في الحرب وهو ضرورة وليس أصلاً ولا شرعاً في الإسلام ، لأن الله خلق الناس أحراراً كما ولدتهم أمهاتهم .

### (٧) الحقوق المتعلقة بالتركة:

التركة هي ما تركه الميت خالياً من حقوق الآخرين ، ويبدأ من تركة الميت بما يأتي :

أ. تجهيز الميت وتكفينه.

- ب. تسدید دیونه .
- ج. تنفيذ وصيته بشرط ألا تزيد عن ثلث التركة، ولا يوصى لأحد الوارثين.
  - د. تقسيم الباقي بين الورثة المستحقين للإرث.

# تدریب:

- (١) عرف علم الميراث وبين أهميته.
  - (٢) ما الحكمة من توزيع الميراث ؟
- (٣) لماذا تولى الله تعالى بنفسه توزيع الميراث ؟
  - (٤) أذكر أركان الميراث وأسبابه.
- (٥) رجل وصبى بجميع ماله في سبيل الله . هل تنفذ وصيته ؟
- (٦) اختفى رجل من أهله ولم يعرف له مكان. هل يوزع ماله لورثته؟
  - (٧) رجل قتل عمه. هل يعطى من ميراثه شيئا ؟

# أنواع الارث

المستحقون للميراث إما أن يرثوا بالفرض أو التعصيب أو بالجمع بينهما .

### (١) الفرض:

هو النصيب أو المقدار الذي حددته الشريعة الإسلامية للوارث والفروض المقدرة سبعة : السدس والثلث والثلثان والثمن والربع والنصف وثلث الباقي وهو خاص بالأم إذا كان معها الأب وأحد الزوجين .

### والذين يرثون بالفرض هم:

- أ. من النساء: الزوجة الأم الجدة البنت بنت الابن (في حالة عدم وجود البنت) الأخت الشقيقة الأخت لأب والأخت لأم.
  - ب. من الرجال: الزوج الأب الجد الإخوة لأم فقط.

#### (٢) التعصيب :

العاصب هو من ليس له سهم مقدر أو مقدار محدد ويأخذ ما بقي بعد أصحاب الفرض وإذا إنفرد أخذ المال كله .

#### الحجب:

وهو منع الشخص من الميراث كله أو بعضه لوجود من هو أولى منه وهو نوعان:

# ( أ ) حجب حرمان :

وهو منع الشخص من جميع الميراث كحجب الأخ بالإبن فإن الأخ لا يرث شيئاً عند وجود الإبن مثلاً .

# (ب) حجب نقصان:

وهو منع الوارث من نصيب أكثر إلى أقل منه ، كحجب الأم بالأخوة ، فينقص نصيبها من الثلث إلى السدس .

#### ملاحظة:

- أ. هناك فئات لا تحجب حجب حرمان هم:
  - ١. الأولاد (الأبناء البنات).
    - ٢. الوالدان ( الأب الأم ) .
- ٣. الزوجان ( الزوج الزوجة ) .
- ب. كل وارث قريب يحجب البعيد فالأب يحجب الجد والأم تحجب الجدة والأبن يحجب أبناء الإبن و هكذا .

### تدريب:

- ١- ما الفرق بين الفرض و التعصيب.
  - ٢- عدد الفروض المقدرة.
- ٣- كم من الرجال يرثون بالفرض ومن هم؟
  - ٤- ما معنى الحجب؟ وبين أنواعه؟
  - ٥- من الذي لا يحجب حجباً نهائياً؟
    - ٦- هل الإبن يحجب الأخ؟

# ميراث الآباء ( الأصول ) :

يشمل الأصول الأباء والأجداد والأمهات والجدات.

# ( أ ) الأب :

يرث بالفرض والتعصيب وله ثلاث حالات هي:

- السدس فرضاً إذا كان للميت ابن ذكر (وَلِأَبَوَيْهِ لِكُلِّ وَ حِدِ مِّنْهُمَا السُّدُ سُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُ ).
  - ٢. السدس فرضاً والباقى تعصيباً إذا كان للميت بنت واحدة .
    - ٣. يرث المال كله إذا انفر د به.

#### ملاحظة:

- أ. يحل الجد محل الأب في الحالة الأولى والثانية ، وفي الحالة الثالثة يشترط أن لا يكون للميت إخوة .
  - ب. الأب يحجب جميع إخوان وأخوات الميت وأبناءهم و لا يحجبهم الجد .
    - ج. الأب أيضاً يحجب أعمام الميت وأبناءهم .

# (ب<sub>)</sub> ميراث الأم :

ترث الأم بالفرض فقط ولها ثلاث حالات هي:

(۱) ترث السدس فقط إذا كان للميت فرع مذكر أو مؤنث أو كان له إخوة ذكوراً وإناثاً ﴿ وَلِأَ بَوَيْهِ لِكُلِّ وَ حِدٍ مِنْهُمَا ٱلسُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُ وَلَا لَهُ مَا السُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُ وَوَرِثَهُ وَ أَبُواهُ فَلِأُمِّهِ ٱلثُّلُثُ فَإِن كَانَ لَهُ وَ إِخْوَةُ فَإِن لَهُ وَوَرِثَهُ وَ أَبُواهُ فَلِأُمِّهِ ٱلثُّلُثُ فَإِن كَانَ لَهُ وَإِنْهُ وَوَرِثُهُ وَأَبُواهُ فَلِأُمِّهِ ٱلثُّلُثُ فَإِن كَانَ لَهُ وَوَرِثَهُ وَاللهُ وَوَرِثُهُ وَاللهُ وَوَرِثَهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

- (٢) الثلث إذا لم توجد الشروط السابقة ﴿ فَإِن لَّمْ يَكُن لَّهُ وَلَكُ وَوَرِثَهُ ۚ أَبَوَاهُ فَلِأُمِّهِ ٱلثُّلُثُ ﴾ .
- (٣) ثلث الباقي وهو الفرض الوحيد الذي لم يرد في القرآن الكريم إذا كان مع الأم والأب أحد الزوجين، وإنما ثبت بالسنة القولية وقضى به الخلفاء الراشدون فثبت بالسنة والإجماع. .

#### ملاحظة:

الجدة ترث السدس فقط في كل الحالات.

#### تدریب:

- ١. ما المقصود بالأصول؟
- ٢. متى يرث الأب بالفرض فقط؟
- ٣. متى يرث بالفرض والتعصيب؟
  - ٤. ما معنى إذا انفرد؟
    - ٥. أكمل الآتى:
- يرث الجد السدس إذا كان ...... ويرث السدس فرضاً والباقي تعصيباً إذا كان .....
  - ٦. هل الجد يحجب الأخوة؟
  - ٧. وضح الحالات الثلاثة التي ترث فيها الأم.
  - ٨. ما الفرض الوحيد الذي لآ يوجد في القرآن الكريم؟

### مراث الأولاد الفروع :

يُشمل الأولاد الأبناء الذكور والبنات الإناث وكذلك يشمل أبناء الأبناء وبناتهم ما عدا أبناء البنات ذكوراً وإناثاً.

#### أ. الأنناء الذكور:

يرثون بالتعصيب فقط أي ليس لهم نصيب محدد ولهم ثلاث حالات هي:

- (١) أخذ المال كله إذا كان للميت ولد ذكر واحد.
- (٢) اقتسام المال بينهم بالتساوي إذا كانوا أكثر من واحدٍ .
- (٣) يأخذ الواحد منهم ضعف أخته ﴿ وَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنتَيَيْنِ ﴾ .

#### ملاحظة:

- أ. يحل ابن الابن محل الابن عند عدمه .
- ب. يحجب الأبناء جميع إخوان وأخوات الميت وأعمام وعمات الميت وأولادهم .

# ب. ميراث البنات:

ولهن ثلاث حالات هي:

- (۱) ترث الواحدة منهن النصف إذا لم يكن معها عاصب ( أخ ) ﴿ وَإِن كَانَتُ وَ حِدَةً فَلَهَا ٱلنِّصَفُ ﴾ .
- (٢) ترث البنتان فما فوق الثلثين إذا لم يكن معهما عاصب (أخ) ﴿ فَإِن كُنَّ نِسَآءً فَوْقَ ٱتَّنتَيْن فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَرَكَ ﴾ .
  - (٣) ترث نصف ما يرثه أخوها ﴿ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنتَيَينِ ﴾ .

#### ملاحظة:

تحل بنت الابن محل البنت الصلبية عند عدمها وإذا اشتركت مع البنت الصلبية فإن لها  $\frac{1}{2}$  تكملة للثلين .

#### تدريب:

- ١- ما المقصود بالفروع؟
- ٢- هل للأو لاد الذكور سهم مقدر؟
  - ٣- أكمل الآتى:

يأخذ الولد المال كله في حالة..... ويقتسم الأولاد المال بينهم إذا كانوا.... وإذا اجتمعوا ذكوراً وإناثاً ....

- ٤- متى يحل ابن الإبن محل أبيه؟
- ٥- من هؤلاء الذين يحجبهم الإبن؟
  - ٦- بين حالات مير اث البنت.

# ميراث الزوجين:

يرث كل من الزوجين عن طريق الفرض المقدر من القرآن الكريم.

### أ.الزوج:

(۱) يرث النصف إذا لم يكن لزوجته المينة ولد (ذكر أو أنثى) ﴿ وَلَكُمْ وَلَكُمْ يَكُن لَهُنَّ وَلَدُ ﴾.

(٢) يرث الربع إذا كان لزوجته الميتة ولد ﴿ فَإِن كَانَ لَهُنَ وَلَدُ فَلَكُمُ ٱلرُّبُعُ ﴾ .

# ب. الزوجة:

- (١) ترث الربع إذا لم يكن لزوجها المتوفي ولد ﴿ وَلَهُرِبَ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكَّتُمْ إِن لَمْ يَكُن لَكُمْ وَلَدُ ﴾.
- (٢) ترث الثمن إذا كان لزوجها المتوفى ولد ﴿ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدُ فَلَهُنَّ ٱلثُّمُنُ مِمَّا تَرَكُتُمُ ۗ ﴾.

# ميراث الإخوة: ( وهم الحواشي ويشمل: الأخوان وأبناءهم والأخوات والأعمام وأبناءهم)

ينقسم الإخوة إلى إخوة أشقاء وإخوة لأب وإخوه لأم.

أ. ميراث الإخوة الأشقاء أو لأب ( الذكور ) .

يرثون عن طريق التعصيب ولهم ثلاث حالات:

- (١) الأخ الواحد يرث المال كله إذا انفرد به .
- (٢) إذا كانوا أكثر من واحد يقسمون المال بينهم بالتساوى .
- (٣) إذا كانوا إخوة وأخوات قسموا المال بينهم للذكر ضعف ما للأنثى .

#### ملاحظة:

- أ. الإخوة يحجبون بالأب والابن حجب حرمان .
- ب. الإخوة الأشقاء يحجبون الاخوة لأب حجب حرمان .

# مراث الأخوات الأشقاء أو لأب:

يرثن بالفرض المقدر في القرآن الكريم ولهن ثلاث حالات هي:

- (۱) الأخت الوآحدة ترث النصف، كما ترث ال $\sqrt{\phantom{a}}$  تكملة للثلثين مع النت الصلية.
  - (٢) الأختان ترثان الثلثين.
  - (٣) يرثن نصف ما يرثه الإخوة .

الدليل الآية ، قال تعالى : ﴿ إِنِ آمِرُؤُا هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ فَلَهَا نِصَفُ مَا تَرَكَ ۚ وَهُوَ يَرِثُهَاۤ إِن لَّمۡ يَكُن هَا وَلَدُ ۚ فَإِن كَانَتَا ٱتۡنَيۡنِ فَلَهُمَا وَلَدُ ۚ فَإِن كَانَتَا ٱتۡنَيۡنِ فَلَهُمَا اللَّهُ اللَّهُ وَلِهُ مَا تَرَكَ ۚ وَإِن كَانُوۤا إِخۡوَةً رِّجَالاً وَنِسَآءً فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنشَيۡنِ ﴾.

#### ملاحظة:

تحجب الأخوات بالأب وبالفرع الوارث المذكر حجب حرمان.

# ميراث الأخوة لأم:

وهم يرثون بالفرض المقدر في القرآن الكريم ولهم حالتان:

- (١) للواحد منهم السدس ذكراً كان أم أنثى .
- (٢) الثلث للأثنين فما فوق يقسمون بينهم بالتساوى ذكوراً كانوا أم إناثاً .

#### ملاحظة:

- (١) يحجبون بالأب وبالفرع الوارث مطلقاً ذكراً أم أنثى .
- (٢) تأخذ الأخت الشقيقة  $\frac{1}{2}$  وترث الأخت لأب  $\frac{1}{2}$  تكملة للثلثين (نصيب البنات).

#### تدریب:

| الإجابة الخاطئة | ) أمام | نمة ( × | (١) ضع علامة ( ✓ ) أمام العبارة الصحيحة وعلا |
|-----------------|--------|---------|----------------------------------------------|
|                 | (      | )       | أ. الزوج والزوجة يرثان بالفرض                |
|                 |        |         | ب. الإخوة والأخوات الاشقاء يرثون بالتعصيد    |
|                 | (      | )       | ج. الإخوة لأم يرثون بالفرض                   |

(٢) ما ميراث كل من الأتى:

- أ . زوجة وولد ذكر .
- ب. زوج وأخ شقيق .
  - ج. أخت شقيقة .
- د. أختان شقيقتان وأخ شقيق.
  - هـ. أخ لأم وأخت لأم .
  - و. أخت لأم وأخ شقيق .

```
(٣) ضع خطأ تحت الاجابة الصحيحة مما يأتي:
```

أ . الابناء الذكور يرثون بـ : الفرض - التعصيب - الفرض و التعصيب .

ب. الاباء يرثون بـ : الفرض - التعصيب - الفرض والتعصيب .

ج. الامهات يرثن بـ : الفرض - التعصيب - الفرض والتعصيب .

(٤) كم نصيب الواحد إذا مات ميت وترك:

١) ولدا ذكر ا و أخا شقبقا ؟

٢) ولدين ذكرين ؟٣) ولدا وبنتا وأختا شقيقة ؟

٤) بنتأ واحده وأبأ ؟

ه) بنتين وأماً ؟

٦) أبأ وولداً ؟

٧) أبأ وبنتاً ؟

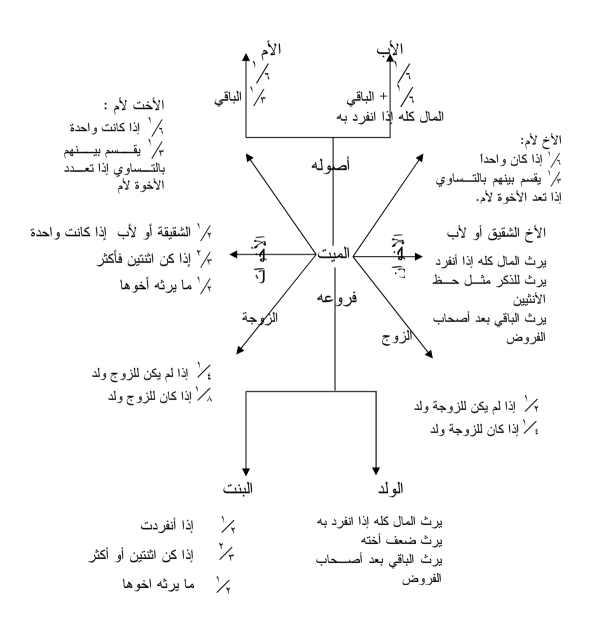
٨) أبأ وأخأ لأم ؟

٩) أماً وولداً ؟

١٠) أماً وأباً وأخاً ؟

١١) أماً وأباً وزوجة ؟

# خلاصة أحكام الميراث



# أكمل الجدول الآتى:

| /+               | <u>_</u> \* | _\^  | \ <i>\</i>    | /{2   | \<br>\^ | السهم        |
|------------------|-------------|------|---------------|-------|---------|--------------|
| البنات إذا تعددن | الأم        |      | البنت         |       |         | 7            |
|                  |             | الجد |               | الزوج |         | ا<br>با<br>ا |
|                  |             |      | الأخت الشقيقة |       |         | نگل ک        |
|                  |             | الأم |               |       |         | ·J           |
|                  |             |      |               |       |         |              |

# صفات عباد الرحمن في سورة الفرقان الآيات من ٦٣ \_ ٧٧

وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصۡرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمُ اللَّهِ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴿ إِنَّهَا سَآءَتُ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَمْ يُسۡرفُواْ وَلَمۡ يَقۡتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ۚ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يُضَعَفْ لَهُ ٱلْعَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَتَحَلُّدُ فِيهِ مُهَانًا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَلَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُوْلَيَهِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّءَاتِهِم حَسَنَتٍ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَالحًا فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى ٱللَّهِ مَتَابًا ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَإِذَا مَرُواْ بِٱللَّغُو مَرُواْ كِرَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِعَايَتِ رَبّهم لَمْ يَخِرُواْ عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَانًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أُزُوا حِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُرِ وَٱجْعَلِّنَا لِلْمُتَّقِيرِ ـَ إِمَامًا ﴾ أُوْلَنَبِكَ يُجُزُّونَ ٱلْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُواْ وَيُلَقُّونَ فِيهَا

تَحِيَّةً وَسَلَمًا ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا ۚ حَسُنَتَ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا ﴿ قُلَ مَا يَعْبَوُا بِكُرْ رَبِّي لَوْلَا دُعَآؤُكُمْ ۚ فَقَدْ كَذَّبْتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا ﴿ يَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال

# معانى المفردات:

هونا : الهون : الرفق والسكينة والوقار .

لم يسرفوا : الإسراف : مجاوزة الحد في الإنفاق .

لم يقتروا : من الإقتار وهو التضييق الذي هو ضد الإسراف.

قواما : العدل بين الشيئين الستقامة الطرفين .

أثاما : الويال والنكال .

متابا : التوبة التامة .

باللغو: اللغو من الكلام ما لا يعتد به .

قرة عين : كناية عن الفرح والسرور .

الغرفة : الدرجة الرفيعة .

ما يعبؤ بكم : ما يبالى بكم ربى .

# تفسير الآيات:

# ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنًا ....... ﴾

إضافة كلمة عباد الرحمن توحي بأن هنالك عباد للدنيا والشيطان والهوي قال رسول الله صلى الله عليه وسلم " تعس عبد الدينار ، تعس عبد الدرية ، .... " .

والمعنى أن عباد الرحمن الذين يستحقون الجزاء والأجر من ربهم هم الذين يمشون في سكينة ووقار لا يضربون بأقدامهم ولا يخفقون بنعالهم أشراً وبطراً . روي أن عمر رأى غلاماً يتبختر في مشيته فقال : إن البخترة مشية تكره إلا في سبيل الله .

# ﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ،

والمعنى إذا كلمهم السفهاء الكلام القبيح قالوا قولاً يسلمون فيه من الأذى والإثم أي فلا يجهلون مع من يجهل ولا يسافهون أهل السفه وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا تزيده شده الجاهل إلا حلماً قال الإمام الشافعي:

يخاطبني السفيه بكل قبح فأكره أن أكون له مجيبا يزيد سفاهة فأزيد حلماً كعود زاده الإحراق طيبا

# ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيَامًا ﴿ ﴾

بعد أن ذكر الله تعالى صفات المؤمنين وسيرتهم بالنهار مع الخلق وهي ترك الإيذاء وتحمل الأذى ، أراد أن يبين صفاتهم بالليل وهم بائتون ساجدون قائمون لربهم .

ما مدة القيام بالليل حتى يطلق على القائم بائتا لله ؟

قال بعض العلماء: من قرأ شيئاً من القرآن في صلاة الليل وإن قل فقد بات ساجداً وقائماً ، وقال بعضهم بصلاة ركعتين كما قال ابن عباس رضى الله عنهما: من صلى بعد العشاء الأخيرة ركعتين أو أكثر فقد بات لله ساجداً أو قائماً .

# ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ ...... ﴾

والمعنى أنه تعالى وصف حالهم بإحياء الليل ساجدين وقائمين ثم عقبه بذكر دعوتهم هذه إيذاناً بأنهم مع اجتهادهم خائفون مبتهلون إلى الله في صرف العذاب عنهم كقوله ﴿ أُمَّنَ هُو قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلَّيلِ سَاجِدًا وَقَآبِمًا تَحَذَرُ ٱلْأَخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ ...... ﴾ سورة الزمر .

وقوله ﴿ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴿ أَي هَلَاكَا وَحُسْرِانَا مُلْحَا لَازِماً .

﴿ إِنَّهَا سَآءَتُ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا ﴿ إِنَّهَا سَاءت جهنم منزلاً ومقاما ، أي موقع استقرار وإقامة .

﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ ......

والمعنى والذين إذا أنفقوا أموالهم على أنفسهم وعلى أهليهم أو في جميع مصارف الخير ﴿ لَمْ يُسْرِفُواْ ﴾ أي: لم يجاوزوا الحد المشروع في ذلك الإنفاق

# ﴿ وَلَمْ يَقَتُّرُواْ ﴾ أي لم يضيقوا تضييق الشحيح.

وخلاصة المعنى أن عباد الرحمن ليسوا بالمبذرين في إنفاقهم فلا ينفقون فوق الحاجة و لا يبخلون على أنفسهم وأهليهم فيقصرون فيما يجب نحوهم ، بل ينفقون عدلاً وسطاً وخير الأمور أوسطها .

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم " لا عال من اقتصد " أخرجه أحمد في المسند .

# ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهًا ءَاخَرَ ...... ﴾

الملاحظ أنَّ الله تعالى نزه عباد الرحمن عن الأمور الخفيفة فكيف يليق بعد ذلك أن يطهرهم عن الأمور العظيمة مثل الشرك والقتل والزنا ، أليس أنه لو كان الترتيب بالعكس منه كان أولى ؟

أجيب أن الموصوف بصفات التواضع وعدم التكبر وقيام الليل وعدم الإسراف قد يكون متمسكاً بالشرك تديناً ومقدماً على قتل الموءودة تديناً وعلى الزنا تديناً فبين الله تعالى أنه لا يصير بتلك الخصال وحدها من عباد الرحمن.

وقيل المقصود من ذلك التنبيه على الفرق بين سيرة المؤمنين وسيرة الكفار كأنه قال : وعباد الرحمن هم الذين لا يدعون مع الله إلها آخر وأنتم تدعون ، ولا يقتلون النفس وأنتم تقتلون . ولا يزنون وأنتم تزنون .

# ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ ﴾

توعد سبحانه وتعالى من يفعل مثل هذه الأفعال بشدة العقاب وبأنه يلق أثاما أي وبالأ ونكالاً ثم يزاد له العذاب يوم القيامة بقدر معاصيه وذلك لانضمام المعاصي إلى الكفر مع الخلود في النار والذلة والحقارة ( إلا من تاب ) من الشرك والقتل والزنا ، وعمل عملاً صالحاً ، فأولئك يوفقهم الله للمحاسن بعد القبائح أو يمحوها بالتوبة ويثبت مكانها الحسنات والإيمان والطاعة ، ولم يرد به أن السيئة بعينها تكون حسنة .

# ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَإِذَا مَرُّواْ بِٱللَّغْوِ ..... ﴾

والمعنى لا يحضرون مواضع الكذب فإن حضور مجامع الفساق مشاركة لهم في تلك المعصية ، ولأن النظر إليها دليل الرضا بها .

وقيل لا يشهدون أعياد المشركين واليهود والنصارى ، والأولى التعميم أي لا يشهدون مواضع المعاصي كلها أياً كانت ، أو لا يشهدون الشهادة الكاذبة لأن الشهدون" قد تكون بمعنى الشهادة أو الحضور .

# ﴿ وَإِذَ مَرُّواْ بِٱللَّغُو مَرُّواْ كِرَامًا ﴿ ﴾

إذا مروا بمجالس اللغو واللهو والباطل مروا معرضين عنها مسرعين مكرمين أنفسهم بترك الالتفات إليها .

والمعنى والذين إذا وعظوا بالآيات المشتملة على الأحكام والمواعظ أكبوا على تلك الآيات حرصاً على استماعها ، وأقبلوا على المذكر بها سامعين له بآذان واعية وعيون مبصرة ، لا كالذين يظهرون الحرص الشديد على استماعها وهم كالصم والعميان .

المراد من النفي نفي الصمم والعمى لا نفى الخرور.

والمعنى أنهم طلبوا من ربهم أمرين أن يكون لهم من أزواجهم وذرياتهم من يعبدون الله ويطيعونه فتقر بهم أعينهم في الدنيا والآخرة وأن يكونوا هداة مهتدين ، دعاة إلى الخير آمرين بالمعروف ناهين عن المنكر .

أولئك المتصفون بصفات الكمال الموسومون بفضائل الأخلاق والآداب يجدون المنازل الرفيعة والدرجات العالية بصبرهم على فعل الطاعات واجتنابهم للمنكرات ويبتدرون فيها بالتحية والاحترام والإكرام.

أي تلقاهم الملائكة بالتحية ، والقصد ويلقون فيها التوقير والاحترام .

أي حسنت تلك الغرفة قراراً لهم وذلك لسلامة أهلها من الأفات وخلودهم فيها ابد الآباد .

# ﴿ قُلْ مَا يَعْبَوُّا بِكُرْ رَبِّي لَوْلَا دُعَآؤُكُمْ أَ...... ﴾

قل لهؤ لاء الذين أرسلت إليهم إن الفائزين بتلك القيم الجليلة التي يتنافس فيها المتنافسون إنما نالوها بما ذكر من تلك المحاسن ولو لاها لم يعتد بهم ربهم ، ومن ثم لا يعبأ بكم إذا لم تعبدوه ، أما أنتم فقد كذبتم إذ خالفتم حكمي وعصيتم أمري فسوف يلزمكم عقاب تكذيبكم فاستعدوا له وتهيؤا لذلك اليوم .

#### تدریب:

- (١) ما معنى ( هونا ، لم يقتروا ، أثاما ، الغرفة ) ؟
  - (٢) هنالك عباد لغير الرحمن ؟ من هم ؟
- (٣) بم تصف الذي يمشي على الأرض مرحاً متفاخراً ؟
- (٤) ما المشية التي يحبها الله ؟ وما المشية التي يبغضها الله ؟
  - (٥) أكمل الآتي:
- أ. كان من خلق النبي صلى الله عليه وسلم لا تزيد شدة الجهل عليه إلا .....

| ••• | • • • • | • • • • • | • • • • • |      | ••• | ب. يخاطبنا السفيه بكل قبح |
|-----|---------|-----------|-----------|------|-----|---------------------------|
|     |         | - 4       |           | 4 18 | _   |                           |

...... كعودٌ زاده الإحراق طيبا ما الذي يدل عليه قولهم: ربنا أصرف عنا عذاب جهنم .......

- (٧) فسر الآية الآتية : ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ ...... ﴾ .

# (٨) ما المقصود بقوله : ﴿ لا يشهدون الزور ﴾ .

#### نشاط:

- (١) هنالك آية في سورة يس تبين أن صنفاً من الناس يعبدون الشيطان وآية أخرى في سورة الجاثية تبين أن صنفاً آخر يعبد الهوي . اكتبهما في كراستك .
- (٢) في سورة الإسراء وسورة لقمان آيتان تنهيان عن التبختر في المشي ،
   اكتبهما في كراستك .

# من الآيات المختارة آيات العدل والوفاء بالعهد سورة النحل ( ٩٠ - ١٠٠ )

إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَن وَإِيتَآيِ ذِي ٱلْقُرْبَي إِلَّا اللَّهُ مَا اللَّهُ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ وَٱلْبَغِي ۚ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ وَأُوفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَنِهَدتُّمْ وَلَا تَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَنِ بَعْدَ تَوْد وَقَدۡ جَعَلۡتُمُ ٱللَّهَ عَلَيۡكُمۡ كَفِيلاًّ إِنَّ ٱللَّهَ يَعۡلَمُ مَا تَفۡعَلُونَ ۞ وَلَا تَكُونُواْ كَٱلَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَتًا تَتَّخِذُونَ أَيْمَىٰنَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ أَن تَكُونَ أُمَّةً هِيَ أَرْبَىٰ مِنْ أُمَّةٍ ۚ إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ ٱللَّهُ بِهِي ۚ وَلَيْبَيِّنَ ٓ لَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ وَلُوۡ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمۡ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِن يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِي مَن يَشَآءُ ۚ وَلَتُسۡعَلُنَّ عَمَّا كُنتُمۡ تَعۡمَلُونَ ﴿ وَلَا تَتَّخِذُوۤاْ أَيْمَٰنَكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُمْ فَتَزلَّ قَدَمُ بَعْدَ ثُبُوتِهَا وَتَذُوقُواْ ٱلسُّوٓءَ بِمَا دتُّمْ عَن سَبيل ٱللَّهِ وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ قَليلاً إنَّمَا عِندَ ٱللَّهِ هُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن ح

﴿ مَا عِندَكُمْ يَنفَدُ وَمَا عِندَ ٱللّهِ بَاقٍ وَلَنَجْزِيرَ ٱلّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا عِندَ ٱللّهِ بَاقٍ وَلَنَجْزِيرَ ٱلّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا عِندَ اللّهِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ مَيَوةً طَيِّبَةً ۖ وَلَنَجْزِيَنَهُمْ لَا خَمِوْ مُؤْمِنُ فَلَنْحْيِينَهُ وَحَيوةً طَيِّبَةً ۖ وَلَنَجْزِينَهُمْ لَا خَمِوْ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَيَوْةً طَيِّبَةً ۖ وَلَنَجْزِينَهُمْ الْحَرَاقُ اللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّجِيمِ ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّجِيمِ ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّجِيمِ ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

### معانى المفردات:

العدل : الإنصاف أو القسط والتسوية في الحقوق .

إيتاء ذي القربى : إعطاء الأقارب ما يحتاجون إليه من مال والدعاء بالخير .

الفحشاء : الذنوب المفرطة في القبح قولاً أو فعلاً .

المنكر : كل ما أنكره الشرع.

البغي : العدوان على الناس

يعظكم : أي بما يأمركم به .

تذكرون : تتعظون .

لا تتقضوا الأيمان : الأيمان: جمع يمين، لا تحنثوا في الحلف والقسم .

كفيلا : شاهداً ورقيباً .

نقضت : حلت وفكت .

دخلا : الغش والخيانة .

أربى : أزيد عدداً وعدة .

سلطان : سيطرة.

### الشرح:

# قوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ ..... ﴾

هذه الآية هي أجمع آية في القرآن لخير وشر كما قال ابن مسعود . وقال قتادة : " ليس من خلق حسن كان في الجاهلية يعمل ويستحب إلا أمر الله به في هذه الآية وليس من خلق سيئ إلا نهى الله عنه في هذه الآية .

هذه الآيات تحوي المبادئ التي تكفل تماسك الجماعة واطمئنان الأفراد والأمم والشعوب ، والثقة بالمعاملات ، والوعود والعهود .

جاءت بالعدل الذي قامت به السموات والأرض ، الذي يكفل لكل فرد ولكل جماعة ولكل قوم قاعدة ثابتة لا تميل مع الهوي ولا تتأثر بالود والبغض قال تعالى:

# ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَّانُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلَّا تَعْدِلُواْ ﴾ [المائدة: ٨] (شنآن: بغض).

عن محمد بن كعب القرظى قال: دعاني عمر بن عبد العزيز فقال: صف لي العدل فقلت: بخ سألت عن أمر جسيم، كن لصغير الناس أباً، ولكبيرهم ابناً، وللمثل منهم أخاً، وللنساء كذلك، وعاقب الناس على قدر ذنوبهم، وعلى قدر أجسامهم، ولا تضربن بغضبك سوطا واحداً فتكون من العادين.

قال بعض العلماء أمر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية بثلاثة ، ونهى عن ثلاثة أشياء وجمع في هذه الأشياء الستة علم الأولين والآخرين .

وكان عمر بن عبد العزيز يختم خطبة الجمعة بهذه الآية:

# ﴿ وَأُوۡفُواْ بِعَهٰدِ ٱللَّهِ إِذَا عَهٰدَتُّمۡ ...... ﴾

والأمر بالوفاء بالعهد يشمل بيعة المسلمين للرسول صلى الله عليه وسلم ويشمل كل عهد على معروف يأمر به الله ، والوفاء بالعهود هو الضمان لبقاء عنصر الثقة في التعامل بين الناس وبدون هذه الثقة لا يقوم مجتمع ولا تقوم إنسانية .

وقد تشدد الإسلام في مسألة العهود والوفاء بها لدرجة أنه ينفر من نقض العهد ويشبهه بحال امرأة حمقاء ضعيفة العزم والرأي تفتل غزلها ثم تنقضه ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَٱلَّتِي نَقَضَتْ ... ﴾ .

وكان بعض ضعفاء الإيمان يبررون نقض عهودهم مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بأنه ومن معه أمة ضعيفة وقريش أمة كثيرة ، فنبههم إلى أن هذا ليس بمبرر ولا حجة ، وهذا ما تفعله كثير من الدول الآن تتقض عهدها مع دول بحجة المصلحة والمنفعة لخوفها من دول أخرى أكبر منها ، وهذا امتحان من الله تعالى لينظر من يثبت على عهده ووعده ومن تزل قدمه .

المعنى : لا تجعلوا إيمانكم خديعة تغرون بها الناس لأنكم بعملكم هذا النقض تكونون قد وقعتم في محظورات ثلاثة :

- (١) إنكم تضلون وتبعدون عن محجة الحق والهدى .
- (٢) إنكم تكونون قدوة لغيركم للصد عن سبيل الحق .
- (٣) إنكم ستعاقبون في الآخرة أشد العقاب جزاء ما فعلتم وكسبتم .

# ﴿ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَ حِدَةً ..... ﴾

ولو شاء الله لجعل الناس على دين واحد بمقتضى الغريزة والفطرة ، ولم يجعل لهم اختياراً فيما يفعلون فيكونون أشبه بالملائكة مفطورين على طاعة الله وقبول الحق وعدم الميل والزيغ ، ولكن الله تعالى من حكمته جعلهم كاسبين لا ملهمين وعاملين بالاختيار لا بالإجبار .

أي لا تستبدلوا بعهد الله وبيعة رسول الله صلى الله عليه وسم عرضا من الدنيا يسيراً لأن أهل قريش كانوا يغرون ضعفاء الإيمان لنقض عهودهم والتخلي عن الدين ، واليوم كثرت المغريات في عالمنا من دول كبيرة وعظمى لنترك ديننا وعهودنا مع الله ورسوله ، ولكن ما عند الله تعالى وخبأه لنا من جزيل الأجر والثواب هو أفضل لنا من العرض القليل من الدنيا لأن عرض الدنيا مهما كان كثيراً فهو قليل لأنه يفني وينفد وما عند الله باق .

هذه الآية تبين قاعدة عامة للجزاء وتقرر أن الجنسين الذكر والأنثى متساويان في قاعدة العمل والجزاء وفي صلتهما بالله وفي جزائهما عند الله .

وتقرر أن العمل الصالح لا بد له من قاعدة متينة يرتكز عليها ، وهي قاعدة الايمان بالله .

وتقرر أن العمل الصالح مع الإيمان جزاؤه حياة طيبة في الأرض ، والحياة الطيبة ليست شرطاً أن تكون ناعمة رغدية ثرية المال ، وفي الحياة أشياء كثيرة غير المال تطيب بها الحياة .

الأمر بالاستعادة بالله من الشيطان الرجيم تمهيد للجو الذي يتلى فيه كتاب الله وتطهير له من الوسوسة واتجاه بالمشاعر إلى الله خالصة لا يشغلها شئ من عالم الرجس والسحر الذي يمثله الشيطان.

تأكيد للذين يتوجهون إلى الله وحده ويخلصون قلوبهم لله أن الشيطان لا يخلص اليهم و لا يتمكن منهم ، إنما يتمكن ويسيطر على الذين يجعلونه ولياً لهم ويستسلمون له بشهواتهم ونزواتهم .

#### التقويم:

- (۱) الآية (۹۰) أمرت بثلاثة مبادئ أخلاقية جاء بها الإسلام ونهت عن ثلاث ر ذائل . اذكر ها .
  - (٢) ما السر في قراءة الآية (٩٠) في خطبة الجمعة ؟
    - (٣) ما العدل ؟
  - (٤) ما المقصود بالعهد في قوله ﴿ وَأُوۡفُواْ بِعَهَدِ ٱللَّهِ ﴾ ؟
    - (٥) كيف نفر الإسلام من نقض العهد في هذه الآيات ؟
  - (٦) كثر نقض العهود من بعض الدول في الأونة الأخيرة . علل .
    - (٧) ما أثر اتخاذ الأيمان خديعة وغشاً للناس؟
    - (٨) لماذا لم يجعل الله تعالى الناس أمة واحدة ؟
- (٩) ما القواعد التي تقررها الآية الآتية: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكرٍ ... ﴾
  - (١٠) ما فائدة الأمر بالإستعاذة من الشيطان الرجيم عند التلاوة ؟
- (١١) يظن بعض الناس أن الحياة الطيبة هي كثرة المال والبنين . كيف ترد عليهم ؟

# أحكام فقهية وعقائدية عامة

- \* أحكام النسل
  - \* الأيمان
    - \* النذر
  - \* الوقف
  - \* الدين
  - \* التوحيد

#### تمهيد:

أنَّ من يدقق النظر في أحكام الشريعة الإسلامية يدرك ما فيها من دلالة على عمق الإسلام واهتمامه بشؤون المسلمين في حياتهم الفردية ولذا كانت الفروض العينية كالصلوات الخمس لازمة يؤديها كل مسلم وهي مشروعة دينا ولا تصلح حياة الأفراد بدون دين . كما اهتم الإسلام بالأسرة فشرع الزواج وهو أمثل نظام لتكوين الأسرة الصالحة حتى تنتج ذرية قوية متماسكة لما تجده من الرعاية والعناية ولهذا قال تعالى :

﴿ وَمِنْ ءَايَىٰتِهِۦٓ أَنۡ خَلَقَ لَكُم مِّنۡ أَنفُسِكُمۡ أَزۡوَٰ جًا لِّتَسۡكُنُوٓاْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ

بَيْنَكُم مُّودَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَسٍ لِّقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ ﴾ [الروم: ٢١].

فشرع الله الزواج ليحقق أهدافاً اجتماعية ومقاصد مثلى ويؤتى ثماره بإنجاب الأولاد استمراراً للحياة وإعماراً للأرض فأين هذه المقاصد من الزواج العرفي .

هذا وقد حرص الإسلام على إقامة الحضارة الإسلامية فأقام المسلمون المؤسسات الإسلامية التي تتجلى في دور العلم والعبادة كالجامعات الإسلامية والمساجد العديدة ودور للعلاج والأخذ بيد الضعفاء كالمؤسسات الاقتصادية التي تراعي حق المستضعفين ، ولهذا دعا الله للاعتصام بالدين في الاعتقاد والعمل مما يظهر في تدافع المسلمين الذين يريدون تطهير أنفسهم من البخل والشح عن طريق تزكية الأنفس بإخراج ما فرض على الأغنياء ، أو عن طريق النذر الذي يجب الوفاء به ، ولذا مدح الله المؤمنين فقال : ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِر وَتَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُ مُستَطِيرًا ﴿ الله المؤمنين فقال : ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِر وَتَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُستَطِيرًا ﴿ الله المؤمنين فقال : ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِر وَتَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُستَطِيرًا ﴿ الله المؤمنين فقال : ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِ وَتَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُستَطِيرًا ﴿ الله المؤمنين فقال : ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِ وَتَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُستَطِيرًا ﴿ الله المؤمنين فقال : ﴿ الله المؤمنين فقال : ﴿ الله المؤمنين فقال المؤمنين فون المؤمنين فقال المؤمنين فون المؤمنين المؤمنين فون المؤمنين المؤمنين فون المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين فون المؤمنين الم

وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأُسِيرًا ﴿ إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ

ٱللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ ۚ عَزَا وَلَا شُكُورًا ۞ ﴾ [الإنسان: ٧-٩] .

وبهذا البيان والتمهيد الموجز يبدو اهتمام الإسلام بكل ما يمس حياة المسلمين في كل جوانبها ، سواء أكانت فردية أم جماعية أم غيرها .

## أحكام النسل

النسل من التناسل وهو التوالد وإيجاد الذرية ، وهو من الأهداف الشرعية التي راعاها الإسلام ، إذ به تستمر الحياة وبدونه ينقرض الجنس البشري وتزول الحياة . ولقد شاءت إرادة الله سبحانه وتعالى أن يجعل الإنسان خليفة في الأرض ، فيخلف بعض الناس بعضاً حتى تبلغ الحياة أجلها الذي كتبه الله لها .

وقد اهتم الإسلام بالنسل وجعله وسيلة مشروعة يتحقق بها الهدف المنشود .

قال الله تعالى : ﴿ وَمِنْ ءَايَاتِهِ مَ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَا جًا لِّتَسْكُنُوٓا إِلَيْهَا

وَجَعَلَ بَيْنَكُم مُّودَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَىتٍ لِّقَوْمٍ ي تَفَكَّرُونَ ﴿ ﴾

[ الروم : الآية ٢١] وقال تعالى : ﴿ فَٱنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثَّنَىٰ

ولم يقف الأمر عند مشروعية الزواج فقط بل اهتم الإسلام بما ينتج عنه من ذرية ودعا إلى العناية بالأم الحامل ورعايتها حفاظاً على صحة الجنين وحذر من كل ما يؤدي إلى إسقاط الجنين فأوجب على المرأة رعاية نفسها وكلف الزوج برعايتها وتغذيتها ، كما أبيح لها أن تفطر في رمضان عندما تتأكد من حملها إذا خافت على نفسها أو جنينها. ومن أوضح الاعتناء بالنسل اهتمام الشريعة بالمرأة المطلقة حتى تضع حملها . قال تعالى : ﴿ أُسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِن وُجَدِكُمْ وَلَا تُضَارَّوهُنَّ لِتُضَيِّقُوا عَلَيْهِنَ حَيَّ يَضَعَن تُصَارَرُ وهُنَّ لِتُضَيِّقُوا عَلَيْهِنَ حَيَّ يَضَعَن يَضَعَن يَضَعَن يَضَعَن عَلَيْهِنَ حَيَّ يَضَعَن عَلَيْهِنَ حَيَّ يَضَعَن يَضَعَن يَضَعَن لِتُكَارِهُ فَي لِللهِ المَالِقَة عَلَيْهِنَ حَيَّ يَضَعَن يَضَعَن المُعَن المُعَن المُعَن المُعَن المُعَن المُعَن المَالِق المَالَّة المَالِق المُنْ المَالِق المَالِق المَالِق المُلْقِق المُنْ المَالِق المَالَة المَالِق المَالِق المَالِق المَالِق المَالِق المَالِق المَالِق

حَمَلَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ٦] . وإذا تعذر قيام الأم بالإرضاع لزم استئجار من ترضعه . وفي الشريعة أحكام كثيرة خاصة بفقه الصغار وتربيتهم وتجنيبهم المهالك ، فالصغار أمانة في عنق الكبار ولذا جعل لهم حق الحضانة وحسن القوامة .

وهناك تشريعات شرعت لرعاية الطفل وحمايته مما يؤدي إلى القضاء على التناسل بصفة عامة ومنها قتل الأولاد خشية الفقر ووأد البنات خشية العار والإجهاض. ومما يدل على اهتمام الإسلام بالنسل ما حكاه الله سبحانه وتعالى في القرآن الكريم من أن حب النسل والسعي لإنجابه كان طلباً من أرفع الناس وأعلاهم مقاماً عند الله وهم الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

فها هو سيدنا إبراهيم عليه السلام يتوجه إلى الله بقلب سليم قائلا: ﴿ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ ) [الصافات: ١٠٠] فيجيب الله دعاءه ﴿ فَبَشَّرَنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ﴿ ) [الصافات: ١٠١] وهاهو زكريا عليه السلام يطلب من ربه الولد قائلا: ﴿ فَهَبْ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا ﴿ يَرْتُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ۖ وَٱجْعَلْهُ رَبِ رَضِيًّا ﴾ [مريم: ٥، ٦] ، وقائلا: ﴿ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنكَ ذُرِيَّةً وَسَيًّا ﴾ [مريم: ٥، ٦] ، وقائلا: ﴿ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنكَ ذُرِّيَّةً وَسَيًّا ﴾ [ال عمران: ٣٨] ويستجيب الله دعاءه ويخبرنا فيقول: ﴿ يَنزَكُرِيّا إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلَم اللهَ مُدْ يَخْيَىٰ لَمْ خَعْمَل لَّهُو مِن قَبْلُ سَمِيًّا ﴾ [ال عمران: ٣٨] ويستجيب الله دعاءه ويخبرنا فيقول: ﴿ يَنزَكُرِيّا إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلَم اللَّهَ مُنْ مَا لَهُ مُن لَمْ خَعْمَل لَّهُ مِن قَبْلُ سَمِيًّا ﴾ [مريم: ٧] ، ويقول: ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَهُو قَآبِمٌ يُصَلَّى فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهُ الْمُرْتِ اللهَ اللهُ الله الله الله الله الله الله المَاكَةُ وَهُو قَآبِمٌ يُصَلَّى فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهُ الْمَالَةِ كَاهُ وَهُو قَآبِمٌ يُصَلَّى فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهُ الْمَالَةِ كَاهُ وَهُو قَآبِمٌ يُصَلَّى فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ ال

يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًّا مِّنَ ٱلصَّالِحِينَ

🚍 ﴾ [آل عمران : ٣٩].

## الأبناء زينة الحياة الدنيا:

وإذا استبان لنا في حكم وجود النسل أنَّه ضرورة لحياة البشر واستمرارها ، فإن الأبناء بالإضافة لهذا هم زينة الحياة الدنيا وبهجتها وجمالها وقوتها ودفعها ، ولهذا أذن الله للمسلمين أن يستمتعوا بها كما يستمتعون بجميع الطيبات المشروعة . قال

تعالى : ﴿ ٱلْمَالُ وَٱلْبَنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا... ﴾ [الكهف : ٤٦] . وإذا كان

الأمر كذلك وهو من الأشياء المشاهدة المعلومة لكل الناس مع تعلق البشر بهما لفطرة الله التي خلقهم عليها – فإن تشريعات الإسلام تؤكد أن هذا الدين يتعامل مع البشر بواقعية وانسجام مع الفطرة المستقيمة ، فهو يأذن بالمتاع في حدود الطيبات ويعطي الأشياء ما تستحق إلا أنَّه لا يعتبر ذلك قيمة توزن بها أقدار الناس إذ أنَّ القيم الأساسية التي يعتبرها الدين هي القيم الباقية التي تتجاوز الزينة الدنيوية فستظل باقية عند الله

سبحانه، ولذلك قال ﴿ وَٱلۡبَاقِيَاتُٱلصَّالِحَاتُ خَيۡرٌ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيۡرٌ أَمَلا ﴿ ﴾

[الكهف: ٤٦]. ولا يمنع هذا أن تكون الزينة المشروعة سواء أكانت مالاً أم بنين أم غيرها من الباقيات الصالحات التي تكون زينة الحياة الدنيا ورصيداً وقيمة وأملا يجده الإنسان عند ربه يوم لقائه.

لأهمية النسل خصّه كثير من علماء الأصول ببحث خاص وجعلوه مقصداً من مقاصد الشريعة التي لا تستقيم الحياة بدونها بل يعيش الناس في هرج واضطراب ولا يستقيم أمرهم ومثلهم في ذلك مثل الدين والنفس والعقل والمال .

كما أن الله سبحانه وتعالى جعل النسل والذرية من سنن المرسلين إذ جعل لكل نبي أزواجاً وذرية ، قال الله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِّن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ

أُزُو ٰجًا وَذُرِّيَّةً ۚ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِيَ بِعَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۗ لِكُلِّ أَجَلِ كِتَابُ ﴾ [الرعد: ٣٨] .

وقال رسول الله (عَلَيْنُ): "النكاح سنتي فمن رغب عن سنتي فليس مني ". ولقد أراد الصحابي الجليل عثمان بن مظعون التبتل والانقطاع للعبادة والبعد عن الزواج فرده رسول الله (عَلَيْنُ) عن ذلك ، وقال (عَلَيْنُ): "يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج فإنه أغض للبصر وأحْصَن للفرج ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء " - أي كسر للشهوة - والنسل ضروري لتعمير الحياة الإنسانية ، ولذا قال تعالى : ( ... وَاسَتَعْمَرَكُمْ فِيهَا... ) [هود : ١٦] . وقد حرم الإسلام كل ما يؤدي إلى فقدانه كقتل الأطفال ووأد البنات وشدد في العقوبة على من ضرب إنسانا فأفقده قوة التناسل . كما شرعت أحكام كثيرة لحفظ النسل قبل الولادة وبعدها ، فمنع ضرب الحامل حتى تلقي ما في بطنها وحذر من إجهادها إذا كان ذلك يتسبب في إسقاط الجنين ولا يصح للأم المرضع إرضاع طفل غيرها وترك طفلها إذا كان ذلك مؤثراً على صحته ، بل إن الشريعة شرعت ما يدعو للدوام والمعاشرة المستقرة فأمرت الزوجين بحسن المعاشرة بالمعروف .

وقد حفلت السنة الشريفة بالوصايا التي تحض الزوج للتمسك بزوجته والزوجة على حسن تبعل زوجها وسمت به إلى درجة تعادل الجهاد في سبيل الله بالنسبة لها .

## دعوة الإسلام إلى التكاثر:

شرع الله سبحانه الزواج فقال : ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا تُقْسِطُواْ فِي ٱلْيَتَهَىٰ فَٱنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعَ ﴿ ... ﴾ [النساء : ٣] وقال : ﴿ وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرْ وَإِمآبِكُمْ ۚ إِن يَكُونُواْ فُقَرَآءَ يُغْنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عَلِيمُ ﴿ النور : ٣٢] .

وورد أنَّ جماعة من أصحاب النبي (عَلَيْ) قال بعضهم لبعض : لا أتزوج ، وقال بعضهم أصلي ولا أنام ، وقال بعضهم : أصوم ولا أفطر ، فبلغ خبرهم النبي (عَلَيْ) فقال : " ما بال أقوام قالوا كذا وكذا لكني أصوم وأفطر وأصلي وأنام وأتزوج النساء فمن رغب عن سنتي فليس مني " .

وقد وردت أحاديث تدعو للتكاثر في الأمة الإسلامية لتحقيق أهداف سامية منها:

- ١) الاستجابة للفطرة التي تحقق الأبوة والأمومة بإيجاد النسل.
  - ٢) عمارة الأرض وحسن استغلال الموارد .
  - ٣) زيادة عدد المسلمين وتمكينهم من نشر دينهم .

#### ومن الأسباب التي تدعو للزواج:

- ١) حاجة كل من الزوجين لصاحبه لقضاء وطره على الفطرة الإنسانية .
- تنظيم العلاقة بين الزوجين على أساس التبادل في الحقوق والتعاون المستمر في دائرة الاحترام والتقدير والمودة والمحبة .
  - ٣) تعاون الزوجين على تربية الذرية أو النسل والمحافظة على حياته .
    - ٤) الإبقاء على النوع الإنساني بالتناسل الناتج عن النكاح الشرعى .

ويتضح من هذا أنَّ الإسلام ينشد الكثرة لذاتها ، ولذلك قال (ﷺ): " تزوجوا الودود الولود فإنِّي مكاثر بكم الأمم يوم القيامة " .

## موانع الحمل ، الإجهاض ، وتنظيم النسل وتحديده :

إن موانع الحمل هي الأشياء التي تحول دون حمل المرأة ، وهي كثيرة منها ما يستعمل لمنع الحمل نهائياً ، ومنها ما يستعمل لفترة محدودة ، وقد يكون المنع بسبب عملية جراحية ، أو وضع حواجز ، أو باستعمال عقاقير طبية أو العزل ، وأخطر أنواع الموانع المستعملة هي الموانع التي تؤدي إلى العقم بجعل الإنسان غير صالح للإنجاب سواء أكان ذكراً أو أنثى بصفة دائمة ، وذلك حرام ومحظور شرعاً لما فيه من تعطيل النسل وقطع للذرية . قال الشيخ أحمد الشرباصي : " يرى جمهور المسلمين أنّه حرام وممنوع شرعاً إذا لم تكون هناك ضرورة تدعو إليه وذلك لما فيه من تعطيل

النسل وقطع للذرية " ولهذا نُهي عن خصاء الذكور واستئصال أرحام النساء والأعضاء التناسلية لأنَّه لا يتفق مع الفطرة الإنسانية السليمة .

هذا وقد ظهرت حملات تدعو إلى الاعتداء على الجنين بعد وقبل تكوينه منها الإجهاض ومنع الحمل وتنظيمه وتحديده . وسنتناول هذه الأشياء ببيان يناسبها :

#### ١) الإجهاض:

المراد بالإجهاض إسقاط الجنين قبل اكتمال خلقه ، وهذا من الأشياء التي حرمها الإسلام وعدها من الجرائم التي تستوجب العقوبة . فقد روي أنَّ عمر بن الخطاب رضي الله عنه استشار الناس في إملاص المرأة " أي إسقاط الجنين من بطن أمه " فقال المغيرة بن شعبة : شهدت النبي (عَلَيْ) قضى فيه بغُرة ( بضم الغين) سواءً كان عبداً أو أمة " والغرة نصف عشر دية الرجل الكامل وهي تعادل خمساً من الإبل " فقال عمر : " ائتني بمن يشهد معك ، قال : فشهد له محمد بن مسلمة " . (متفق عليه) . وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال : " اقتتلت امرأتان من هذيل فرمت إحداهما الأخرى بحجر فقتلتها وما في بطنها ، فاختصموا إلى رسول الله (عَلَيْ) فقضى رسول الله (عَلَيْ) أنَّ دية جنينها غرة عبد أو وليدة وقضى بدية المرأة على قاتلتها وورثها أهلها " .

## ٢) التنظيم:

هُو تباعد فترات الولادة محافظة على صحة الأم والأبناء ، والشريعة الإسلامية حريصة على صحة الأم والأبناء معا بما يحقق المصلحة ولا يتعارض مع المقاصد الشرعية بجلب المصلحة ودرء المفسدة ، ولذا ورد في القرآن الكريم تحديد لفترة الحمل والرضاعة صيانة للأم والأبناء فقال تعالى: ﴿ وَحَمَلُهُ وَفِصَالُهُ وَلَا تُكُونَ شَهَرًا ﴾ الحمل والرضاعة صيانة للأم والأبناء فقال تعالى: ﴿ وَحَمَلُهُ وَفِصَالُهُ وَلَا يَتُونَ شَهَرًا ﴾ المحقاف : ١٥] وقال تعالى : ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعَنَ أُولَىدَهُنَ حَولَيْنِ كَامِلَيْنِ اللَّحَقاف : ١٥] وقال تعالى : ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعَنَ أُولَىدَهُنَ وَكِسُوتَهُنَ بِٱلْمَعْرُوفِ ... ) لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ الرَّضَاعَة وَعَلَى اللَّهُ لُودِ لَهُ ورِزْقُهُنَّ وَكِسُوتَهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ... )

[البقرة: ٢٣٣] وعليه يجوز تحديد فترة التنظيم حسب ما شرع الله ولا ينبغي تجاوزها إلا لأمر تقتضيه الضرورة وحسب قرار الطبيب المؤمن الموثوق برأيه.

#### ٣) تحديد النسل:

تحديد النسل يعني تحديد عدد معين " اثنين أو ثلاث فقط " وقد زعم الداعون له أنَّ الإكثار من النسل ضار بصحة الأم والطفل ويؤدي إلى الضائقات الاقتصادية والاجتماعية على الأفراد والمجتمعات ، وزعموا أنَّ هذا ضرر وغير ذلك من دعاوى والشريعة تزيل الضرر وأنَّ التيسير ورفع الحرج من الإسلام .

فالقول بأنَّ كثرة النسل يضر بصحة الأم غير صحيح ؛ لأنَّ ذلك يكون بالتنظيم الذي أشارت إليه آيات الحمل والرضاعة التي سبق ذكرها . أمَّا تحديد النسل فإنَّه لا يجوز لما فيه من مخالفة التوجيهات الإسلامية ، ولأنَّ الضرر الناتج عن استعمال الموانع الدائمة أشد وأكثر من الضرر الناتج عن الإنجاب ، وهناك آثار سلبية تبدو لاستخدامها لفترات طويلة . وما يقال من أنَّ كثرة الإنجاب تؤدي إلي الضائقات فهو قول غير صحيح فإن القوى البشرية من أهم مقومات الإنتاج ، ولأنَّ الرازق هو الله

تعالى ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٨].

فتحديد النسل يتنافى مع دعوة الإسلام للتناسل والترغيب في الذرية والتكاثر وحفظ النوع الإنساني من الأخطار الناتجة عن تحديد النسل .

#### تدریب :

- ١. لماذا اهتم الإسلام بالنسل ؟
- ٢. ما الدليل على اهتمام الإسلام بالنسل ؟
  - ٣. أذكر الأسباب التي تدعو للزواج؟
  - ٤. ما الفرق بين تنظيم النسل وتحديده ؟
- ٥. أذكر موانع الحمل وموقف الشرع الإسلامي من كل مانع ؟
  - ٦. ناقش هذه العبارة: يدعو الإسلام للتكاثر.

## الأيمان

الأيمان (بفتح الهمزة وسكون الياء) هي الحلف بذات الله أو أسمائه أو صفاته أو كتابه أو آياته ، كالحلف بعزة الله وكبريائه أو الحلف بالمصحف الشريف . مثال : والله لأفعلن كذا أو والذي نفسي بيده لأتصدقن بكذا – وتصح من مكلف مختار قاصد اليمين. والأيمان منها ما هو جائز ومنها ما هو ممنوع .

فمن الجائز الحلف بأسماء الله سبحانه أو صفاته ، إذ كان رسول الله يحلف فيقول: " والذي نفسي بيده " .

والأيْمان غير الجائز الحلف بغير الله أو أسمائه أو صفاته.

## النهى عن الحلف بغير الله :

ومن الأيمان غير الجائزة الحلف بغير أسماء الله تعالى وصفاته مثل الحلف بالكعبة المشرفة والنبي (علم والصالحين من العباد والطلاق والشرف وغير ذلك ، فقد نهى (علم عن الحلف بها فقد روى عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنّ النبي (علم أدركه وهو يحلف بأبيه فقال : " إنّ الله نهاكم أنْ تحلفوا بآبائكم ومن كان حالفاً فليحلف بالله أو ليصمت " ( متفق عليه) . وقال: " لا تحلفوا إلا بالله ولا تحلفوا إلا وأنتم صادقون " ( متفق عليه ) .

#### أقسام اليمين وحكمها:

أقسام اليمين ثلاثة حسب قصدها أو جريانها على لسان المكلف.

الأولى: اليمين الغموس: وهي حلف الإنسان بالله متعمداً الكذب كأن يقول: والله لقد الشولى: والله لقد المتريت ساعة بمائة دينار وهو لم يشترها، أو يقول والله لقد قرأت عشرين

كتاباً وهو لم يقرأها . وهي من الكبائر : قال رسول الله (علم " ) : " من الكبائر الإشراك بالله ، وعقوق الوالدين ، وقتل النفس ، واليمين الغموس " (رواه البخاري) .

وسميت هذه اليمين بالغموس لأنها تغمس صاحبها في الإثم وقيل في النار.

## حكم اليمين الغموس:

ولما كانت هذه اليمين عظيمة الذنب خاصة إذا كانت وسيلة لأخذ مال المرئ بغير حق فإن الواجب فيها هو التوبة والاستغفار ولا تجزي فيها الكفارة.

الثانية : لغو اليمين : وهي الألفاظ الجارية على لسان المسلم من الحلف بغير قصد مثل من يكثرون من الكلام فيقولون : لا والله ، وبلى والله . قالت السيدة عائشة " اللغو في اليمين كلام الرجل في بيته لا والله " .

وقال أكثر أهل العلم إن من لغو اليمين "حلف المرء على شي يظنه - كما حلف - فلم يكن كذلك ".

#### حكم اليمين اللغو:

حكم هذه اليمين أنَّها لا إثم فيها ولا كفارة إذ هي مما يجري على اللسان ولا تعمد فيها وهي مما عفا الله عن المؤاخذة فيه بقوله تعالى: ﴿ لَّا يُؤَاخِذُكُم اللهُ بِٱللَّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَاكِن يُؤَاخِذُكُم مِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَلَاكِن لِمُقَاخِدُ لَهُ اللهُ عَفُورٌ خَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٥].

الثالثة: اليمين المنعقدة: وهي ما يقصد عقدها على أمر في المستقبل سواء كان إثباتاً أو نفياً مثل قوله: والله لأشيدن مدرسة، أو والله لا أعاهد ظالماً. فهذه اليمين يؤخذ بها الحالف لقول الله تعالى: ﴿ لَا يُؤَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِٱللَّغَوِ فِيَ

أَيْمَىٰنِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُهُ ٱلْأَيْمَانَ ﴾ [المائدة: ٨٩].

#### حكم اليمين المنعقدة :

من برَّ بقسمه ويمينه فقد سقط عنه الإثم وزال ، ومن حنث فيها " أي لم يبر بقسمه " أثم وعليه كفارة .

■ من حلف على يمين ورأى غير ها خيراً منها:

قال رسول الله (عَلَيْكُمُ): " من حلف على يمين ورأى غيرها خيراً منها فليأت الذي هو خير وليكفر عن يمينه " . وقال : " إنِّي والله إن شاء الله لا أحلف على يمين فأرى غيرها خيراً منها إلا أتيت الذي هو خير وكفرت عن يمينى " أخرجه البخاري .

#### كفارة اليمين:

الكفارة في اليمين أربعة أشياء:

الطعام عشرة مساكين بإعطائهم مدا لكل مسكين (مقدار رطل "١٢" أوقية بالوزن بالسودان) ، أو جمعهم على طعام في غداء أو عشاء يأكلون حتى بشبعوا.

٢) كسوتهم ثوباً يجزئ في الصلاة حسب ما يجزئ للذكر والأنثى .

٣) تحرير رقبة مؤمنة .

٤) صيام ثلاثة أيام .

#### تدریب:

١. بماذا ينعقد الأيمان ؟

٢. ما أقسام اليمين ؟

٣. أذكر كفارة الإيمان المنعقدة .

# النذور

النذور – جمع ، مفرده نذر – وهو إلزام المسلم نفسه قربة غير لازمة في أصل الشرع بصيغة تفيد ذلك كأن يقول لله عليّ أن أتصدق بمبلغ مائة ألف جنيه ، أو إن تفوق ابني فعليّ صيام ثلاثة أيام .

و لا يصح إلا من مكلف " بالغ عاقل " مختار .

وهو عبادة قديمة عرفت لدى بني اسرائيل حين قص الله تعالى أنَّ أم مريم العذراء نذرت ما في بطنها فقال: ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱمْرَأَتُ عِمْرَانَ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ

مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلْ مِنِّي ۗ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [آل عمران: ٣٥].

# مشروعية النذر في الإسلام:

شرع النذر بالكتاب والسنة فقد قال تعالى: ( وما أنفقتم من نفقة أو نذرتم من نذر فإن الله يعلمه ) وقال: ( يوفون بالنذر ويخافون يوماً كان شره مستطيراً ). ويكون النذر صحيحاً إن قصد به التقرب لله تعالى مع انعقاده ، ولا يصح ولا ينعقد إن كان فيه معصية لله تعالى .

ولا يكون النذر إلا في طاعة . عن عائشة رضي الله عنها ، عن النبي (عليه) قال : " من نذر أن يطيع الله فليطعه ومن نذر أن يعصيه فلا يعصه " رواه الجماعة . وعن عائشة رضي الله عنها أنَّ النبي (عليه) قال : لا نذر في معصية وكفارته كفارة يمين " رواه الجماعة .

## حكم النذر:

الإباحة : يباح النذر المطلق الذي يقصد به وجه الله سبحانه وتعالى كمن نذر صوماً أو صلاة أو صدقة ، وهذا النوع يجب الوفاء به .

#### أنواع النذر:

أ) النذر المطلق المُعيّن: وهو ما خرج مخرج الخبر مثل قول المسلم: لله عليّ صيام ثلاثة أيام أو نحوها تقرباً إلى الله، وهذا النوع واجب الوفاء لأنّه

عهد يجب الوفاء به ، قال تعالى : ﴿ وَأُوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَهَدتُمْ وَلَا تَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ ٱللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً ۚ إِنَّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُورِ ﴾ [النحل : ٩١] .

- ب) النذر المطلق غير المعيَّن كمن يقول: لله عليّ نذر ولكنه لم يذكر اسمه. وحكمه أنَّه يجب في الوفاء به كفارة يمين لقول الرسول ( عَلَيْنِ ): " كفارة النذر إذا لم يسمه كفارة يمين " .
- ومن مات وعليه نذر قضى عنه وليه . فعن ابن عباس رضي الله عنه أنَّ سعد بن عبادة استفتى رسول الله (عَلَيْنُ) فقال : " إنَّ أمي ماتت وعليها نذر لم تقضه " . فقال رسول الله (عَلَيْنُ) أقضه عنها " رواه أبو داؤد .
- ومن نذر نذراً لم يسمه و لا يطيقه فكفارته كفارة يمين . فعن ابن عباس رضي الله عنه قال : " من نذر نذراً لم يسمه فكفارته كفارة يمين ومن نذر نذراً لم يطقه فكفارته كفارة يمين " رواه أبو داؤد وابن ماجة وزاد : " ومن نذر نذراً أطاقه فليف به " .
- ومن نذر أن يتصدق بماله أجزأه الثلث . عن الحسين بن السائب بن أبي لبابة أنَّ أبا لبابة بن عبد المنذر لما تاب الله عليه قال : يا رسول الله إنَّ من توبتي أنْ أهجر دار قومي وأساكنك وأنْ أنخلع من مالي صدقة لله عز وجل ولرسوله . فقال رسول الله (علام) " يجزي عنك الثلث " رواه أحمد .

# تدریب :

- ١. ما الدليل على مشروعية النذر ؟
  - ٢. ما حكم النذر ؟
- ١٠ ما حدم اللدر .
   ١٠ اذكر أنواع النذر .
   ١٠ ناقش هاتين العبارتين :
   ١٠ لا نذر في معصية .
   ١٠ نذر شخص أنْ يتصدق بكل ماله .

# الوقف

**الوقف لغة** : الحبس .

وشرعاً: حبس الملك في سبيل الله تعالى يصرف من عائده ويبقى أصله على شرط الواقف - ( يتصرف بعائده ويحفظ أصله لا يباع و لا يُورث ) .

#### حكم الوقف:

الوقف من المندوبات التي رغبت فيها الشريعة الإسلامية . عن أبي هريرة رضي الله عنه أنَّ رسول الله (عليه الله عنه أنَّ رسول الله (عليه عله الله عنه أو ولد صالح يدعو له " (رواه مسلم) . والمقصود بالصدقة الجارية الوقف .

وقال رسول الله (عَلِيْهِ): "إنَّ مما يلحق المؤمن من عمله وحسناته بعد موته، علماً علمه ونشره وولداً صالحاً تركهو مصحفاً ورثه أو مسجداً بناه أو بيتاً لابن سبيل بناه أو نهراً أجراه أو صدقة أخرجها من ماله في صحته وحياته يلحقه من بعد موته "[أخرجه ابن ماجة].

وقد كان رسول الله (عليه) وصحابته الكرام أسوة يقتدى بهم في ذلك ، فقد وقف أصحابه المساجد والأرض والآبار والحدائق والخيول ، وقد اقتفى أثرهم من بعدهم منذ عهد الصحابة حتى عصرنا الحاضر وستظل الأوقاف الإسلامية منارات قامت عليها المؤسسات سواء أكانت مؤسسات علمية أو اجتماعية أو صحية . ولعله لا يخلو إقليم من بلاد الإسلام من ذلك مما يعني اهتمام المسلمين بها وتعظيم دورها ، وفي بلاد السودان كثير من الأوقاف التي تشهد بها مناطق عديدة وتشرف عليها وزارة كاملة لتنميتها والاستفادة منها .

## أنواع الوقف :

أ. الوقف الأهلى أو الذري: وهو ما يكون على الأحفاد والأقارب.

ب. الوقف الخيري : وهو ما يكون على أبواب الخير المختلفة وعلى الفقراء من غير الأهل .

## أمثلة للوقف:

- () عند قدوم رسول الله (علي) المدينة المنورة وأمره ببناء المسجد ، قال لبني النجار : " يا بني النجار : ثامنوني بحائطكم هذا ". فقالوا : والله لا نطلب ثمنه إلا من الله تعالى " . فأخذه رسول الله (علي) وبناه مسجداً .
- ٢) وعن سعد بن عبادة رضي الله عنه أنّه قال يا رسول الله: إنّ أم سعد ماتت فأي الصدقة أفضل ؟ قال : الماء ، فحفر بئراً وقال هذه لأم سعد . وعن عثمان بن عفان رضي الله عنه ، أنّ رسول الله (عَلَيْهُ) قال : " من حفر بئر رومة فله الجنة " ، قال : " فحفرتها " .

## شروط الواقف :

يشترط في الواقف تحقق الشروط الآتية:

- التكليف: أن يكون مكلفاً " أي عاقلاً بالغاً " . فلا يكون الوقف من مجنون و لا صبي لعدم تكليفهما حيث رفع القلم عن المجنون حتى يعقل وعن الصبي حتى يبلغ.
  - ٢) الاسلام: وهو شرط صحة لجميع العبادات.
- ٣) الاختيار : فلا يقع الوقف على من أكره لفقده الإرادة والحرية ، إذ لا يلزم المسلم ما استكره عليه .
  - ٤) الملك : أن يكون الموقوف مملوكاً للواقف فلا يجوز وقف ما لا يملك .

## شروط الموقوف:

ويشترط في الموقوف أن يكون مما يصح الانتفاع به شرعاً كالعقار ونحوه و لا يصح الانتفاع به شرعاً كالخمر وكل صنوف النجاسات .

#### انعقاد الوقف ولزومه وما يترتب عليه:

ينعقد الوقف ويلزم بالآتي:

- ١) يلزم بفعل الواقف مثل بنائه مسجداً وإشهار الأذان فيه .
  - ٢) ويلزم أيضا بقول الواقف وهو نوعان:

الأول : القول الصريح الذي صرح فيه بالوقف ومثاله وقفت هذا العقار أو حبَّسته لمصلحة المسلمين أو الفقراء أو لآل فلان .

الثاني : الكناية ، ومثاله قول الواقف هذا المستوصف لا أطلب ثمنه إلا من

ويلاحظ أنَّه إذا تم الوقف لم يجز بيعه و لا هبته و لا التصرف فيه بما يزيل وقفه .

## أثر الوقف في الحضارة الإسلامية :

للوقف أثر واضح في الحضارة الإسلامية حيث قامت مؤسسات عظيمة عادت على المجتمع الإسلامي وغيره بالنفع العميم وهي كثيرة متعددة ومتنوعة ، وحسبنا أن نذكر بعضها . ومنها :

- المساجد التي تطالع الإنسان في ديار الإسلام كما في السودان والمملكة العربية السعودية وأرض الشام وغيرها من بلدان العالم الإسلامي.
- أماكن دور العلم وتعليم القرآن كالجامعات التي يفخر بها العالم الإسلامي كجامعة الزيتونة في تونس ، والمسجد الأموي في دمشق ، والأزهر في مصر وجامعة أم درمان الإسلامية في السودان .
- المستشفيات التي أعدت لعلاج المرضى وهي منتشرة في بلاد الإسلام ومنها مركز عبد المنعم محمد في أم درمان ، ومستشفى السلمابي في بري .
- ٤) الأبار العظيمة التي يستقي منها الناس الماء كآبار على في المملكة العربية السعودية.

فهذه الأوقاف المبثوثة في أرض المسلمين شاهدة على إقامة الحضارة الإسلامية وقد أسست لها وزارات كاملة حتى تؤدي دورها الكامل في مجتمع المسلمين وتحقق لهم منافع جمة كما في السودان حيث شيدت وزارة للأوقاف تهتم بأمرها وتطورها .

#### تدريب:

- عرِّف الوقف في اللغة والشرع.
  - ٢. ما حكم الوقف ؟
  - ٣. ما شروط الوقف ؟
  - ٤. متى ينعقد الوقف ؟
- ٥. ناقش هذه العبارة: للوقف آثار واضحة في الحضارة الإسلامية.

# الدَّين

## معنى الدَّين :

هو دفع مال من شخص لآخر لينتفع به ليرد إليه مثله عند قدرته ؛ ويسمى دافع المال دائناً والمدفوع إليه مديناً ، كما يسمى الأول مقرضاً والثاني مقترضاً والدين قرضاً .

## مشروعية الدين:

يعتبر الدين من القربات التي يتقرب بها لله سبحانه وتعالى ، لأن فيه رحمة بالناس وتيسيراً لأمورهم ورفقة بهم ، وقد حبب الإسلام فيه وأباحه للمسلمين للانتفاع به في قضاء الحوائج ثم رد المثل للدائن . وقد وردت أحاديث كثيرة تحث عليه ومن ذلك قول رسول الله (عليه) : " رأيت ليلة أسري بي على باب الجنة مكتوبا : الصدقة بعشر أمثالها والقرض بثمانية عشر " ، فقلت : " يا جبريل ما بال القرض أفضل من الصدقة ؟ قال : لأن السائل يسأل وعنده والمستقرض لا يستقرض إلا من حاجة " . وقال (عليه) : من نفس عن أخيه كربة من كرب الدنيا نفس الله بها عنه كربة من كرب يوم القيامة ، ومن يسر على معسر يسر الله عليه في الدنيا والآخرة ، والله في عون يوم القيامة ، ومن يسر على معسر يسر الله عليه في الدنيا والآخرة ، والله في عون

#### حكم الدين:

العبد ما دام العبد في عون أخيه " رواه مسلم .

أما بالنسبة للمدين فهو شئ مباح و لا حرج فيه وقد فعله رسول الله (عَلَيْهُ) . فقد ثبت أنّه استدان بكراً من الإبل وقال (عَلَيْهُ) " إنّ من خير الناس أحسنهم قضاءً ". رواه الخمسة إلا البخاري .

#### شروط الدين :

للدين ثلاثة شروط:

- ١) أن يكون قدر الدين معروفاً سواء أكان معدوداً أو مكيلاً أو موزوناً أو حيواناً .
  - ٢) أن يعلم وصفه وسنه إن كان حيواناً.
- أن يكون الدَّين من رشيد ومما يجوز التبرع به ، فلا يصح من غير الراشد كالسفيه والصبي ، كما لا يصح أن يكون من إنسان لا يملك ، إذ لا يحق له التصرف في ملك الغير .

## أحكام الدَّين :

- الدين بالقبض من الدائن للمدين ، فمتى قبضه المدين ملكه و انشخات به ذمته .
- ٢) يجوز تحديد أجل للدين ولكن يستحسن أن يكون بدون أجل ، لأن فيه تسهيلاً وتيسيراً ورفقة بالمدين .
- ٣) يجوز وفاء الدين في أي مكان إن خلا من المؤونة ( الكلفة ) فإن كانت فيه مؤونة
   كان وفاؤه في موضعه و لا يلزمه وفاؤه في غير الموضع الذي استلمه فيه .
- إن بقيت العين كحالها يوم قرضها ردت كما هي فإن تغيرت بنقصان أو زيادة ردً
   المدين مثلها أو دفع قيمتها .
- لا يجوز اشتراط النفع في الدين سواء أكان النفع بالزيادة فيما استدان أو بتجويده أو بنفع آخر لا صلة له بالدين ، أما إن كان من باب الإحسان من المدين دون اشتراط واتفاق فإنه جائز لفعل رسول الله (عليه الذي أعطى جمالاً خياراً ، في بكر صغير، وقال : " إن من خير الناس أحسنهم قضاء ". ( أخرجه الجماعة إلا البخارى ) .

## الأشياء التي يكون فيها الدين:

يكون الدين في الثياب والحيوان وفي المكيلات والموزونات والمعدودات وعروض التجارة. فقد استلف رسول الله (عليه الله عنها أنّها قالت : " قلت يا رسول الله إنّ الجيران عن السيدة عائشة رضى الله عنها أنّها قالت : " قلت يا رسول الله إنّ الجيران

يستقرضون الخبز والخمير ويردون زيادة ونقصاناً ، فقال : لا بأس إنَّما ذلك من مرافق الناس لا يراد به الفضل " أي الربا والزيادة .

وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه في إجابة له عن سؤال عن اقتراض الخبز والخمير فقال: "سبحان الله، إنما هذا من مكارم الأخلاق فخذ الكبير وأعط الصغير وخذ الصغير وأعط الكبير خيركم أحسنكم قضاء. سمعت رسول الله (علي) يقول ذلك ".

## التعجيل بقضاء الدين قبل الموت:

إنَّ المبادرة إلى إخلاء النفس من التزامها من الأشياء المطلوبة شرعاً ولذلك كان التعجيل بقضاء الدين مما طلبته الشريعة الإسلامية وحذرت المماطلة ، فقد روي أنَّ رجلاً سأل رسول الله (عليه عنه مات وعليه دين ، فقال : " هو محبوس بدينه فاقض عنه " ، وفي الحديث الشريف " من أخذ أموال الناس يريد أداءها أدى الله عنه ، ومن أخذها يريد إتلافها أتلفه الله " .

#### انظار المعسر:

بما أنَّ الشريعة الإسلامية شرعت الدين رفقة وتيسيراً وعطفاً على ذوي الحاجات فقد حبَّبَتْ في إنظار المعسر وإمهاله حتى يتيسر أمره وحبذا لو تصدق الدائن على المدين قال الله تعالى: ﴿ وَإِن كَارَ ذُو عُسَرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ۚ وَأَن تَعَلَّمُونَ لَا الله تعالى على المدين قال الله تعالى على المدين قال الله تعالى على الإمهال أو التصدق بالدين عليه ، فعن كعب بن عمر قال الأحاديث الشريفة على الإمهال أو التصدق بالدين عليه ، فعن كعب بن عمر قال المعت رسول الله (عَلَيْ) يقول : " من أنظر معسرا أو وضع عنه أظله الله في ظله " . وعن أبي قتادة أنَّه طلب غريماً له فتوارى ثم وجده ، فقال : إنِّي معسر ، فقال ويضع عنه ألله من كرب يوم القيامة فلينفس عن معسر أو يضع عنه " .

وُلاهتمام الشريعة بالدين فقد أرشد الله تعالى المسلمين في الديون المؤجلة بالكتابة والإشهاد ، ولأنَّ ذلك فيه حفظًا لمقدارها وميقاتها وضبطًا حيث يقول في أطول

آية في القرآن: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلَّذِيرَ ءَامَنُوۤا إِذَا تَدَايَنهُم بِدَيۡنٍ إِلَىۤ أَجَلٍ مُّسَمَّى فَٱكۡتُبُوهُ ﴾ وقال أيضاً: ﴿ ذَٰلِكُمۡ أَقۡسَطُ عِندَ ٱللّهِ وَأَقۡوَمُ لِلشَّهَدَةِ وَأَدۡنَىۤ أَلّا تَرۡتَابُوٓا ﴾ [البقرة: ٢٨٢]. هذا وقد رعى الإسلام الحقوق الفردية ، فإنَّ الشأن في الأمور العامة يستلزم العناية والرعاية ، إذ المسؤولية فيه خطيرة ، وهو مال الأمة كلها فلا يجوز التلاعب فيه . ومن الضروري قفل كل الثغرات ومنع كل الوسائل المؤدية إلى عدم حفظ الأموال ، ولا بد من وضع القوانين التي تحمي أموال المواطنين لئلا يؤدي ذلك إلى التساهل فيها وضعف الأمة وانتشار الفقر والحاجة والعوذ فيها .

#### تدريب :

- ١. ما الدليل على مشروعية الدين ؟
  - ٢. ما حكم الدين ؟
  - ٣. ما شروط الدين ؟
- ٤. ناقش هذه العبارة: يدعو الإسلام لإنظار المعسر.

الأمة الإسلامية وخصائصها الربانية

الإنسانية الشمول

الوسطية

الثبات والمرونة

# معنى الأمة ونشأتها

نشأ مصطلح الأمة مع مجئ الرسالة الإسلامية التي بُعث بها محمد بن عبد الله عليه الصلاة والسلام .

وعرَّف الراغب الأمة بأنها: ( كل جماعة يجمعها أمر ما ، إمَّا دين واحد، أو زمان ، أو مكان واحد ، سواء أكان ذلك الجمع تسخيراً أو اختياراً ، وجمعها أمم ) .

' وفي القرآن الكريم نجد أنَّ لفظ الأمة تكرر عدة مرات ليدل على معان ، منها:

- الطريقة والمذهب نحو ما جاء في قوله تعالى : ﴿ بَلْ قَالُواْ إِنَّا وَجَدُنَا وَجَدُنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاثَرهِم مُّهَتَدُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٢] .
- الرجل الجامع للخير نحو ما في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ إِبْرَ ٰهِيمَ كَانَ أُمَّةً وَلَهُ تعالى : ﴿ إِنَّ إِبْرَ ٰهِيمَ كَانَ أُمَّةً وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل : ١٢٠] .
- وجماعة من الناس كانوا على دين ، نحو ما في قوله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَ حِدَةً فَٱخۡتَلَفُوا ۚ وَلَوۡلَا كَلِّمَةُ سَبَقَتْ مِن رَّبِّكَ لَقُضِيَ بَيۡنَهُمۡ فِيهِ تَخۡتَلَفُونَ ﴾ [يونس : ١٩] .
- وبمعنى الجماعة من الناس خاضعة لرب العالمين نحو ما في قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا وَٱجْعَلِّنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَاۤ أُمَّةً مُّسْلِمَةً لَّكَ وَأُرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا اللَّهِ أَنتَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٨].

كما جاءت بمعنى الدين في قوله تعالى : ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَ حِدَةً فَ حِدَةً فَ عَنْ اللَّهُ ٱلنَّهِ ٱللَّهُ ٱلنَّهِ ٱللَّهُ ٱلنَّهِ مُبَشِّرينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢١٣] .

ولذا اعتبرت كل جماعة نسبت إلى نبي وأضيفت إليه بأنها أمة ، مثل أمة محمد ، الأمر الذي جعل للدين دوراً أساسياً ودوراً مؤثراً في تكوين الأمة وتميزها. ومن خلال هذه التعريفات يمكن أن نصل لتعريف للأمة هو : " الأمة ؛ هي مجموعة من الناس تحمل رسالة فكرية معينة تساعد على بقاء الإنسانية ورقيها ، وتعيش حياتها ونظمها طبقاً لمبادئ هذه الرسالة " .

# نشأة الأمة الإسلامية:

كانت رسالة نبي الله إبراهيم عليه السلام ، هي البداية الأولى لنشأة الأمة الإسلامية ، وقد وصف الله سبحانه وتعالى إبراهيم عليه السلام بقوله : ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِللَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشَرِكِينَ ﴾ [النحل : ١٢٠].

وتعرض إبراهيم عليه السلام لابتلاءات عديدة كشفت عن قدراته ومدى استعداده للتخلي عن روابط الأسرة والدم والوطن ، والتضحية بنفسه وولده وأسرته ، وتحمل كل أنواع المشاق في محاربة العقائد المخالفة للتوحيد ، مما جعله مؤهلا لحمل مهام قيام هذه الأمة . قال الله تعالى : ﴿ وَإِذِ ٱبْتَلَىٰ إِبْرَ هِمَ رَبُّهُ وَ مِكْلَمَتِ فَأَتَمُّهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرِّيّتِي قَالَ لَا يَنالُ عَهْدِي ٱلظَّلْمِينَ ﴾ [البقرة: ١٢٤] .

وقام إبراهيم عليه السلام باختيار موطن هذه الأمة ، الذي يقع وسط العالم ، حيث التقت طرق المواصلات ، وتلاحقت الحضارات .

وانقسمت أسرة إبراهيم عليه السلام إلى قسمين ، إحداهما بمكة حيث قامت بانشاء المسجد الحرام والأخرى بالشام حيث بني المسجد الأقصى . وقامت كل أسرة بالإعداد لقيام هذه الأمة ، وقد أشار القرآن الكريم إلى ذلك في قوله تعالى : ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَاۤ إِبْرَاهِ عُمُ بَنِيهِ وَيَعَقُوبُ يَنبَنِي إِنَّ ٱللَّهَ ٱصَطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِينَ فَلَا تَمُوتُنَ إِلَّا وَأَنتُم مُّسَلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢] .

وتمت الانطلاقة الكبرى لإتمام هذه المهمة ، ببعثة الرسول (عَلَيْلُ ) ، الذي يمثل الفرع الثاني من أسرة إبراهيم عليه السلام .

## تصحيح إنحراف الدعوة الإبراهيمية:

صححت الرسالة المحمدية الانحراف الذي لحق برسالة إبراهيم عليه السلام ، فطهرتها من مظاهر الشرك ، وخلصتها من حمية العصبية القبلية والجاهلية الوثنية . وقد اتخذت الدعوة المحمدية خطوات عملية لتصحيح دعوة إبراهيم عليه السلام . فكسرت الأصنام ، وحاربت كل مظاهر الشرك ، وجعلت الصلاة إلى أول بيت بناه إبراهيم عليه السلام . ثم كان الإسراء من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى لإعادة الربط بين رسالة المسجدين .

## أسس بناء الأمة الإسلامية:

قام الرسول (عَلَيْ) بوضع الأسس الصحيحة التي تقوم عليها الأمة الإسلامية ، فقام ببناء مؤسساتها وأعرافها السياسية والاجتماعية والتشريعية ، ونظم نشاطها الاقتصادي كما نظم علاقتها مع غيرها من الجماعات البشرية في الخارج .

وربى الرسول (علي أصحابه الذين قاموا بحمل عبء هذه الدعوة ونشرها في أرجاء المعمورة مكونين على مبادئها الأمة الإسلامية التي تتخذ من الإسلام ديناً ، ومن أصوله دعائم لحضارتها وحياتها ، مما جعلها تتصف بخصائص كثيرة ، ميزتها على غيرها من الأمم السابقة واللاحقة .

# التقويم:

١. وضح معنى الأمة في الآيات التالية:

أ. ﴿ إِنَّا وَجَدْنَآ ءَابَآءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاثَرِهِم مُّهْتَدُونَ ﴾ .

ب. ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ .

ج. ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِّلَّهِ حَنِيفًا ﴾

٢. ما الانحراف الذي صححته الرسالة المحمدية ؟

٣. ما الأسس الإسلامية لبناء الأمة ؟

# خصائص الأمة الإسلامية

تتعدد خصائص الأمة الإسلامية وتتنوع ، منها: الريانية:

تلتقي عند خاصية الربانية التي تنبثق منها ، وترجع إليها جميع الخصائص. وتتجلى الربانية في غاية الأمة وتوجهها وفي ربانية المصدر والمنهج . فغايتها وتوجهها وهدفها الذي تسعى إليه هو تحقيق حسن الصلة بالله تعالى والحصول على مرضاته . وهذه الغاية هي غاية كل فرد من أفرادها ومُنتهى أمله وسعيه في الحياة

الدنيا . قال الله تعالى : ﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنتَهَىٰ ﴾ [النجم : ٤٢] .

## ومن ثمرات هذه الربانية:

- ١. معرفة الغاية من خلق الإنسان فالإنسان لم يخلق عبثاً ، وإنما له رسالة يعيش ويحيا من أجلها فهو لا يعيش في عمى ولا يسير بغير هدف بل يسير على هدى الله تعالى إلى طريق مستقيم .
- الاهتداء إلى الفطرة وهي فطرة الله تعالى التي فطر عليها الناس وهي الإيمان بالله تعالى حيث تجد منه النفس الإنسانية سكينتها وطمأنينتها .
- ٣. حماية النفس من التمزق ، حيث تتجه النفس إلى غاية واحدة وهدف واحد ،
   وهم واحد ، وهو إرضاء الله .
  - ٤. التحرر من العبودية .

ولتحقيق هذه الغاية تسعى الأمة الإسلامية لجعل كل فرد من أفرادها عبداً لله سبحانه وتعالى لا لأحد سواه ، ولهذا نجد أن جوهر حياتها هو التوحيد .

وتتجلى الربانية في المصدر والمنهج الذي يقوم بتنظيم حياة الجماعة الإسلامية ، فهو منهج رباني مصدره الوحي ، وفيه الهدى والنور ، والشفاء والرحمة لعباده . قال تعالى : ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبِكُمْ

وَشِفَآءٌ لِّمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس: ٥٧].

ونجد أنَّ الربانية تصبغ جميع شؤون الأمة الإسلامية بصبغتها - عقائدها وعباداتها و آدابها و أخلاقها وشرائعها .

## أ) عقيدتها :

فالعقيدة مأخوذة من أمر الله الذي أمر به رسله ، وأنزله في كتابه . فالقرآن الكريم هو الذي وضع أسسها وأرسى دعائمها ، والسنة الصحيحة هي التي فصلت ما أجمل منها وأوضحت ما أبهم فيها .

## ب) عباداتها :

عبادة الأمة التي يُعبد بها الله ويُتقرب بها إليه جاء بها الوحي الإلهي محدداً أشكالها وأركانها ، ومعيناً زمان ما يشترط في أدائها الزمان ، ومكان ما يشترط في أدائها المكان . وتقوم العبادة على أصلين كبيرين لا يقوم الدين بدونهما :

أحدهما: ألا يعبد إلا الله ، وثانيهما: ألا يعبد إلا بما شرعه .

لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [ الشورى: ٢١] . ونهى رسول الله (عَالِيًا) عن الابتداع في

الدين ، فعن أبي نجيح العرباض رضي الله عنه قال: " وعظنا رسول الله (علم الله وعظة وجلت منها القلوب وذرفت منها العيون ، فقلنا : يا رسول الله كأنها موعظة مودع فأوصنا ، قال : أوصيكم بتقوى الله عز وجل ، والسمع والطاعة وإن تأمّر عليكم عبد ، فإنّه من يعش منكم فسيرى اختلافا كثيرا ، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي عضوا عليها بالنواجذ ، وإياكم ومحدثات الأمور ، فإنّ كل بدعة ضلالة وواه أبو داؤد والترمذي . ولذا لا يجوز لأحد مهما ارتفع شأنه في العلم والتقوى أنْ يبتكر من عنده صورة أو هيأة للتقرب إلى الله سبحانه وتعالى .

## ج) أخلاقها وآدابها:

أخذت الأمة الإسلامية آدابها وأخلاقها من الوحي الإلهي ، فالقرآن الكريم قد دعا إلى أمهات الفضائل كالصدق ، والصبر ، والوفاء بالعهد ، والإحسان إلى الوالدين وذوي القربى ، ورعاية اليتيم ، وإكرام الضيف وابن السبيل . وحث على الإخلاص في العمل ودعا إلى غض البصر وحفظ الفرج والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، كما نهى عن القتل والزنا والشرك والسحر والتولي يوم الزحف ... وغيرها من الأخلاق الإيجابية والسلبية ، الفردية منها والاجتماعية . كما نجد أن السنة النبوية زخرت بآداب كثيرة تتعلق بالأكل والشرب والنوم واليقظة والقصاص وقضاء الحاجة وغيرها .

والمنظم الوحيد الذي يضبط كل هذه الأخلاق هو الوحي الإلهي . فالخير هو ما رآه الوحي شراً .

ويتوافق كل هذا مع الفطرة والعقل السليم ، وقد وصف القرآن الكريم أصحاب العقول الفاضلة بـ ( أولي الألباب ) ، كما ختم بعض الأوامر والنواهي بقوله تعالى : ( ذلكم وصاكم به لعلكم تعقلون ) .

إنَّ التشريعات التي تنظم حياة الجماعة الإسلامية في شتى مجالات

## د) تشریعاتها :

حياتها هي تنظيمات ثابتة مصدرها الوحي الإلهي المنزه عن الظلم والخطأ . قيال الله تعالى : ﴿ وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلاً ۚ لاَ مُبَدِّلَ لِكَلِمَ بِهِ لِكَلِمَ بِهِ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعلِيمُ ﴾ [الأنعام : ١١٥] . فالمشرع الوحيد هو الله سبحانه وتعالى ، وقد دمغ بالشرك الذين أعطوا سلطة التشريع لبعض البشر ، فأحلوا وحرموا لهم من عندهم ، قال الله تعالى : ﴿ ٱتَّخَذُواْ أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَنهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللهِ وَٱلْمَسِيحَ ٱبْن مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُواْ إِلّا لِيَعْبُدُواْ إِلّا هُو سُبْحَنهُ عَمَّا يُشْرِكُون ﴾ ليعَنْ ليعَنْ أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللهِ وَٱلْمَسِيحَ ٱبْن مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُواْ إِلّا لِيعَبُدُواْ إِلّا هُو سُبْحَنهُ وَمَا يُشْرِكُون ﴾ ليعَنْ أَرْبَابًا وَحِدًا لا الله وَلَا الله عَنهُ مَا يُشْرِكُون ﴾ ليعَنْ أَرْبَابًا وَحِدًا لا الله وقد ختم القرآن كثيراً من الأحكام بلفت الأنظار إلى ربانية [التوبة : ٣١] . وقد ختم القرآن كثيراً من الأحكام بلفت الأنظار إلى ربانية

مصدرها كما في قوله تعالى في ختم آية الصدقات: ﴿ فَرِيضَةً مِّرِ . َ ٱللَّهِ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ٦٠] . وليس لأحد غير الله تعالى حق التشريع إلا في حدود ما أذن الله تعالى به مما ليس فيه نص ملزم ، في حدود الاجتهاد والاستنباط المنضبط بشرع الله . والذي يقوم بهذا ليس مشرعاً وإنما هو مجتهد .

#### التقويم:

- ١. في أي شيء تتجلى الربانية ؟
  - ٢. ما الريانية ؟
- ٣. الربانية تصبغ جميع شؤون الأمة الإسلامية . وضح ذلك .
  - ٤. تقوم العبادة على أصلين كبيرين . ما هما ؟

## ٢) الإنسانية

من خصائص الأمة الإسلامية التي تميزها عن غيرها من الأمم الأخرى أنّها أمة الإنسان بغض النظر عن لونه أو جنسه أو وطنه ، ونجد ذلك واضحاً في القرآن الكريم الذي جاء ليصحح ويهذب فطرة الإنسان وعقله وروحه وجسمه ، فقد تكررت فيه كلمة الإنسان وحدها بما يتجاوز الستين مرة ، ففي أول سورة نزلت تكررت كلمة الإنسان أكثر من مرة . قال الله تعالى : ﴿ ٱقۡرَأُ بِٱسۡمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى عَلَقَ صَ خَلَقَ آلَإِنسَان مِنْ عَلَقٍ فَي ٱقۡرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ فَي ٱلَّذِى عَلَمَ خَلَقَ شَ عَلَقَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾ [العلق : ١-٥] .

وتتجسد إنسانية الأمة الإسلامية في رسولها الذي حرص القرآن على تأكيدها في مناسبات عديدة نحو ما جاء في قوله: ﴿ قُلْ إِنَّمَاۤ أَنَا بَشَرُّ مِّتُلُكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مِّ اللَّهُ عَلَيْهُ مِّ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّلْمُ اللَّا اللَّالَّا اللَّلّا

يُوحَىٰ إِلَى النَّهَ اللهُ كُمْ إِلَهُ وَحِدُ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَلَى عَمَلَ عَمَلَ عَمَلً عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠].

ولقد كان رسول الله ( الشرا يأكل الطعام ويمشي في الأسواق فكرمه الله بالوحي وشرفه بالرسالة ، ولذا صلح أن يكون قدوة للبشر . قال الله تعالى : ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْأَخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢١] .

## الإنسان في الفقه:

وتوجه الأمة الإسلامية عناية كبيرة للجانب الإنساني ففي فقهها يأخذ الجانب الإنساني من أحوال شخصية ومعاملات وعقوبات وجنايات أكثر من تلثي الفقه . كما أن جميع عباداتها لا تخلو من الجانب الإنساني . فالصلاة عون للإنسان في معركة الحياة تهذبه وترقيه وتسمو بروحه . وفي الصوم تربية لإرادة الإنسان ومشاعره ، وفي الزكاة تزكية وتطهير للمعطي وتحرراً للآخذ ، وفي الحج تبادل للمنافع مقروناً بذكر الله .

## الإنسان في القرآن الكريم:

ونجد أنَّ القرآن الكريم أكد على كرامة الإنسان التي تجلت في المظاهر الآتية:

- استخلافه في الأرض: جعل الله سبحانه وتعالى الإنسان خليفة في الأرض،
   قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّلَكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ خَلِيفَةً
   [البقرة: ٣٠].
- وخلقه في أحسن تقويم . قال الله تعالى : ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِيَ أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ [التين : ٤] .

- وميزه بالعنصر الروحي قال تعالى : ﴿ ثُمَّ سَوَّنهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ عَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَٱلْأَفْئِذَةَ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ [السجدة : ٩] . وقد أعلن القرآن الكريم كرامة البشر كافة في قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَحَمَلْنَهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَنهُم مِّنَ الطَّيِبَتِ وَفَضَّلْنَهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ [الإسراء : الإسراء : ٧].
- وسخر له الكون كله وجعله في خدمته . قال الله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَوْاْ أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ﴿ ظَهِرَةً وَبَاطِّنَةً ﴾ [لقمان : ٢٠] .

## حقوق الإنسان في الإسلام:

أنَّ الأُمَّة الإسلامية قررت حقوقاً للإنسان ينبغي أنْ ترعى ، كما قررت عليه واجبات ينبغي عليه أن يؤديها ، فكل حق يقابله واجب ، وهذه الحقوق ليست منحة من أحد من الناس ( ملك أو أمير أو شريف أو كاهن ) إنَّما هي منحة قررها الله له بمقتضى فطرته الإنسانية ، فهي حقوق ثابتة ، ودائمة لا يغيرها الزمان ولا المكان . ومن هذه الحقوق :

أ) حق الحياة : وهو حق كفله الإسلام لجميع الناس فهو هبة من الله سبحانه وتعالى فلا يجوز لأحد أن يسلبه حاكم أو سيد ، أو زوج أو والد وقد أنكر القرآن الكريم على أهل الجاهلية قتل أو لادهم في قوله تعالى : ﴿ وَلَا تَقْتُلُوۤا أُولَادَكُمْ خَشۡيَةَ إِمۡلَقٍ ۗ ثَحۡنُ نَرۡزُقُهُمۡ وَإِيَّاكُر ۚ إِنَّ قَتَلَهُمۡ كَانَ خِطْعًا كَبِيرًا ﴾ خَشۡيَةَ إِمۡلَقٍ ۗ ثَحۡنُ نَرۡزُقُهُمۡ وَإِيَّاكُر ۚ إِنَّ قَتَلَهُمۡ كَانَ خِطْعًا كَبِيرًا ﴾

[الإسراء: ٣١].

ولم تكتف الأمة الإسلامية بحفظ حق الحياة للإنسان فقط ، بل رعت حقوق الحيوان إذا لم يكن منه أذى ، وجاء في الحديث الصحيح " إن امرأة دخلت النار في هرة حبستها حتى ماتت فلا هي أطعمتها ولا هي تركتها تأكل من خشاش الأرض " .

- ب) حق الكرامة وحماية العرض: تحمي الأمة الإسلامية عرض وكرامة الإنسان مع حرمة دمه وأمواله. وقد أعلن ذلك الرسول (علام) في حجة الوداع بقوله: " إنَّ الله حرّم عليكم دماءكم وأعراضكم وأموالكم " ( رواه الشيخان). فلا يؤذى الإنسان في حضرته أو غيبته ولا في حياته ولا بعد موته. قال الرسول (علام) " لا تذكروا موتاكم إلا بخير " ( رواه ابو داؤد الطيالسي ). وقال: "كسر عظم الميت ككسره حياً " ( رواه أحمد وأبوداؤد ).
- ج) حق تمام الكفاية: تكفل الأمة الإسلامية لأفرادها حق الكفاية التامة في العيش وليس حد الكفاف ، فكفلت له حق العمل المشروع من زراعة أو صناعة أو احتراف حرفة أو مهنة ، ومن لم يكن له دخل كاف جعل على الموسرين من أقاربه . قال تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِن بَعْدُ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ مَعَكُمْ فَأُولَتِ إِكَ مِنكُمْ وَأُولُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَولَىٰ يِبَعْضٍ فِي كِتَبِ مَعَكُمْ فَأُولَتِ إِكَ مِنكُمْ وَأُولُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَولَىٰ يِبَعْضٍ فِي كِتَبِ

ٱللَّهِ أَ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيَءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٧٥]. ومن لم يكن له أقارب موسرون يساعدونه وجبت كفايته من مال الزكاة. وقد ذكر العلماء أن كتب العلم وآلات الحرفة والزواج لمن لا زوجة له من تمام الكفاية.

وأوجب بعض الفقهاء كفاية العمر للفقير بحيث لا يحتاج إلى زكاة مرة أخرى ، وقد صدح عن عمر رضي الله عنه قوله: " إذا أعطيتم فأغنوا " .

## مبادئ الإنسانية في الأمة الإسلامية :

ب/ مبدأ المساواة الإنسانية: ويقوم هذا المبدأ على أساس أنَّ الإسلام يحترم الإنسان ويكرمه من حيث هو إنسان ، مسقطاً كل أنواع التفرقة ، والعنصرية واللونية . وجعل ميزان التفاضل بين الناس هو التقوى .

قال تعالى : ﴿ يَنَأَيُّنَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَنْكُم مِن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ

خَبِيرٌ ﴾ [الحجرات: ١٣] . وجاء في الحديث النبوي: " الناس بنو آدم

وآدم خلق من تراب " (رواه أبو داؤد والترمذي) . وخطب النبي (عَلِيْ ) في خطبة الوداع قائلاً : " يأيها الناس إنَّ ربكم واحد وإنَّ أباكم واحد ، ألا لا فضل لعربي على عجمي ولا لعجمي على عربي ولا لأحمر على أسود ولا لأسود على أمسود ولا لأسود على أحمر إلا بالتقوى ، إنَّ أكرمكم عند الله أتقاكم " (رواه البيهقي ). ولا يؤثر اختلاف الأديان في أجناسهم ولا أنسابهم ولا أحسابهم ، كما لا يؤثر تفاوت الناس في ثرواتهم أو أعمالهم أو مناصبهم على إنسانية الإنسان ، فالقيمة الإنسانية واحدة يشترك فيها جميع الناس .

## التقويم:

- ١. الأمة الإسلامية هي أمة الإنسان . ناقش .
  - ٢. بيّن عناية الفقه الإسلامي بالإنسان.
- ٣. ما المظاهر التي تجلى فيها تكريم القرآن الكريم للإنسان؟
  - ٤. أذكر حقوق الإنسان في الإسلام.
  - ٥. ما المبادئ الإنسانية في الأمة الإسلامية ؟

## ٣) الشمول

أخذت الأمة الإسلامية هذه الخاصية من الإسلام الذي هو رسالة شاملة لكل زمان ومكان ، ولكل الأمم والشعوب وطبقات المجتمع . قال الله تعالى : ﴿ قُلْ

يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسِ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

والإسلام في أصوله الاعتقادية والأخلاقية هو رسالة كل رسول أرسل وكل كتاب أنزل ، فجميع الأنبياء دعوا إلى التوحيد واجتناب الطاغوت . قال الله تعالى : ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِيۤ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعَبُدُون ﴾ [الأنبياء : ٢٥] .

ونجد أنَّ التعاليم التي تنظم حياة الأمة الإسلامية كلها تتصف بالشمول الذي يظهر في العقيدة والعبادة والأخلاق ، والفضائل والتشريع .

فالعقيدة الإسلامية عقيدة شاملة في كل جوانبها . فهي تفسر قضايا الوجود الكبرى كقضية الألوهية والتوحيد والنبوة والرسالة والجزاء الأخروي بجانب قضية الكون وقضية الإنسان ومصيره ، كما أن العقيدة الإسلامية لا تجزئ الإنسان بين الله والشيطان وإنما يتوجه الإنسان إلى إله للشر وإله للخير ، أو نجزءه بين الله والشيطان وإنما يتوجه الإنسان إلى والمه والمد بيده الخير والشر وإليه المبدأ والمصير ، والشيطان لا سلطان له على ضمير الإنسان إلا سلطان الوسوسه والإغراء وتزيينه للشر في الأنفس . قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنُ ﴾ [ الإسراء : ٦٥ ] . فالعقيدة لا تقبل التجزئة في الإيمان بها ، ولا بد أنْ تقبل كلها بدون إنكار أو شك في أي جزء منها ، فلا يقبل من أحد أن يقبل العبادة ويترك التشريع ، أو يأخذ الأخلاق ويترك الاعتقاد . وقد أنكر القرآن الكريم على بني اسرائيل إيمانهم ببعض الكتاب الإلهي دون بعض ، قال الله تعالى : ﴿ ... أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ المُحَاتِ وَتَكُفُرُور وَ بِبَعْضِ فَمَا جَزَآءُ مَن يَفْعَلُ ذَالِكَ مِنكُمْ إلاّ

خِزْيُّ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا لَهُ وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ أَشَدِّ ٱلْعَذَابِ وَمَا ٱللَّهُ بِغَنفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٥٥] .

والعقيدة الإسلامية شاملة في وسائل الإيمان بها ، فهي تقوم على العقل والقلب معاً والفكر والشعور جميعاً ، باعتبارهما أداتين متكاملتين من أدوات المعرفة الإنسانية .

والعبادة الإسلامية تستوعب كيان الإنسان كله ، فهو يعبد الله بلسانه وبدنه وقلبه وعقله وبحواسه كلها مستخدماً لها في طاعة الله .

وتستوعب العبادة الحياة كلها ، الشعائر التعبدية المعروفة بجانب كل حركة أو عمل يقوم به الإنسان يعين على سعادة الآخرين ورقيهم . فالجهاد في سبيل الله عبادة ومساعدة الضعفاء والعجزة عبادة ، تبسمك في وجه أخيك وكل معروف عبادة . كما يدخل فيها سعى الإنسان لمعاشه ومعاش أسرته بالحلال .

إنَّ الأخلاق في الله الإسلامية تشمل جميع جوانب الحياة الإنسانية والروحية والجسمية والدينية والدنيوية والعقلية والعاطفية .

ففي الجانب الفردي نجدها تهتم بحاجات جسمه الأساسية ، قال الله تعالى : ( وَكُلُواْ وَٱشْرَبُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ ﴾ [الأعراف : ٣١] . وتهتم بعقله ومواهبه ، قال الله تعالى : ( قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَواتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [يونس : ١٠١] .

ونجدها تهتم بالعلاقة بين الزوجين ، قال الله تعالى : ( ... وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ فَا فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيّْاً وَجَعْلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [النساء : ١٩] . وتهتم بالعلاقة بين الآباء والأبناء قال الله تعالى : ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ اللهِ الله

وقال تعالى : ﴿ وَلَا تَقْتُلُوٓاْ أُولَادَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَاقٍ ۚ ثَخْنُ نَرۡزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ ۚ إِنَّ وَقَالُ تَعَالَى أَوْلَاكُمْ أَوْلَاكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَاقٍ ۚ ثَخْنُ نَرۡزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ ۚ إِنَّ وَقَالُهُمْ كَانَ خِطْئًا كَبِيرًا ﴾ [الإسراء: ٣١] .

ونجدها تهتم بالمجتمع في آدابه ومجاملاته ، قال الله تعالى : ﴿ يَنَأَيُّهَا اللهِ تَعَالَى : ﴿ يَنَأَيُّهَا اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَل

وتهتم باقتصاده ومعاملاته ، قال الله تعالى : ﴿ وَيَلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ ۞ اللَّذِينَ إِذَا اللَّهَ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ۞ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَّزَنُوهُمْ اللَّهُ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ۞ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَّزَنُوهُمْ اللَّهُ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ۞ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَزَنُوهُمْ اللَّهُ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ۞ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَزَنُوهُمْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا

وتهتم بسياسته وحكمه ، قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ الله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ الله تعالى ... ﴾ ٱلْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُّمُواْ بِٱلْعَدْلِ ... ﴾ [النساء: ٥٨] .

كما اهتمت بالحيوان حيث وضعت أسس التعامل معه ، قال رسول الله على الله الله الله أجر " (رواه البخاري) .

وتهتم الأخلاق الإسلامية بالحيوان فزانية غفر الله لها بسقيها كلب ، وامرأة دخلت النار في هرة عذبتها ، ومع كل هذا وفي قمته الاهتمام بحق الخالق سبحانه وتعالى ، فهو وحده الذي ترجى رحمته وعفوه ، ويخشى عقابه ، وهو وحده الذي يستحق العبادة وتطلب منه الهداية .

#### التشريعات الإسلامية:

نجد أن التشريعات التي تنظم حياة الأمة الإسلامية هي تشريعات تشمل الفرد و المجتمع ، و الحكومة و المحكومين ، و الدولة و علاقاتها بالدول الأخرى .

ففي الجانب الفردي يشمل التشريع الفرد في تعبده وصلته بربه ، وتشمل سلوكه الخاص ، وما يتعلق بأسرته من زواج وطلاق ونفقات ورضاع وحقوق للآباء والأبناء .

وفي الجانب الاجتماعي ، تنظم التشريعات الإسلامية أحوال المجتمع في علاقاته التجارية والمدنية وما يتصل بتبادل الأموال والمنافع كالبيوع والإيجارات والقروض .

وتنظم التشريعات الإسلامية العلاقة بين الحاكم والمحكوم . وتوضح الصلة بين الطرفين ، كما تنظم علاقة الدولة الإسلامية بغيرها من الدول في حالة السلم والحرب .

#### التقويم:

- ١. من أين أخذت الأمة الإسلامية خاصية الشمول ؟
  - ٢. وضح شمول العقيدة في كل جوانبها ؟
  - ٣. ما وسائل الإيمان بالعقيدة الإسلامية ؟
- ٤. العبادة تستوعب كيان الإنسان كله . وضح ذلك .
  - ٥. أكمل الآتي:

الأخلاق في الأمة الإسلامية تشمل جميع جوانب الحياة الإنسانية ،

### ٤) الوسطية

وهي من أبرز خصائص الأمة الإسلامية (ويعبر عنها أحياناً بالتوازن): إنَّ وسطية الأمة الإسلامية نعمة من نعم الله سبحانه وتعالى . فهو الذي جعلها أمة وسطاً كما جاء في قوله تعالى : ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِّتَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا لَّ... [البقرة: ١٤٣] والوسط معناه الخيار أو العدل.

## مظاهر الوسطية في الأمة الإسلامية:

تتمثل الوسطية في كل جوانب حياة الأمة الإسلامية ، فهي في معتقداتها وسط بين الذين يعتقدون بكل شئ ويؤمنون بغير برهان ، وبين الماديين الذين لا يؤمنون إلا بما يشاهدون ويحسونه فإيمان الأمة الإسلامية يقوم على الدليل والبرهان. قال الله تعالى : ﴿ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَا اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَ الله [البقرة: ١١١] . وهي وسط بين الذين يؤمنون بآلهة متعددة وبين الذين لا يؤمنون بإله قط ، فهي تؤمن بإله واحد لا شريك له لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفؤا أحد ، فهو وحده الذي له الملك والحمد ، وهو وحده الذي يملك النفع والضر ويعلم الغيب. قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُون ٱللَّهِ مَن لَّا يَسْتَجِيبُ لَهُ رَ

إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ غَنفِلُونَ ﴾ [الأحقاف: ٥].

وهي وسط في نظرتها للأنبياء ، فلا تقدسهم وترفعهم إلى مرتبة الألهة أو البنوة للآلهة ، ولا تكذبهم وتتهمهم كما فعلت الأمم السابقة . بل هي تنظر إليهم كبشر يأكلون الطعام ويمشون في الأسواق وكل الفرق الذي بينهم وبين الناس أنَّ الله اصطفاهم ومنَّ عليهم بالوحى وأيدهم بالمعجزات . قال الله تعالى : ﴿ قَالَتُ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن خُنْ إِلَّا بَشَرٌ مِّتْلُكُمْ وَلَكِكَنَّ ٱللَّهَ يَمُنُّ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِن وتتميز الأمة الإسلامية على غيرها من الأمم بنظامها التشريعي ، فهي وسط في التحليل والتحريم بين اليهودية ، فمن المحرمات ما حرمه إسرائيل على نفسه ، ومنها ما حرمه الله عليهم ببغيهم وظلمهم ، قال الله تعالى : ﴿ فَبِظُلُّم مِّنَ

ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَتٍ أُحِلَّتْ لَهُمْ ... ﴾ [النساء: ١٦٠] ، وبين

المسيحية التي أسرفت في الإباحة حتى أحلت الأشياء التي حرمت في التوراة .

والأمّة الإسلامية وسط في عبادتها ، فلا تلغي التعبدي الرباني وتكتفي بالجانب الأخلاقي كالبوذية ، ولا هي كالأمم التي اتبعت أدياناً تدعو إلى ترك العمل والإنتاج والانقطاع عن الحياة الدنيا .

فَالْأُمةُ الْإِسلاميةُ تَؤدي شَعائر محددة في اليوم كالصلاة ، وفي العام كالصوم ، وفي العمر كالحج ، فهي دائمة الصلة بالله تعالى ، ثم تنطلق ساعية في الطرض منتجة تأكل من رزق الله . وفي آية الجمعة خير دليل على الجمع بين العبادة والسعي في الأرض ، قال الله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا نُودِكَ لِلصَّلُوٰةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ۚ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ لِلصَّلُوٰةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ۚ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ لِلصَّلُوٰةُ فَٱنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْتَغُواْ مِن فَضَل ٱللّهِ وَآذَكُرُواْ ٱللّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [الجمعة ٩-١٠] .

وهي وسط في أخلاقها بين المثاليين الذين يرون الإنسان ملاكا أو شبه ملاك ، فوضعت له من القيم والأخلاق ما لا يستطيعه ، وبين من عدوه حيوانا أو كالحيوان فأر ادوا له من السلوك ما لا يليق به . وقد نظر الإسلام إلى الإنسان كمخلوق مركب فيه العقل والشهوة ، وفيه غريزة الإنسان وروحانية الملاك . هُدي لطريق الخير والشر وأعد بفطرته لسلوك الطريقين ، فيوجد فيه استعداد للفجور

واستعداد للتقوى قال الله تعالى : ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا ۞ فَأَلْهَمَهَا فَجُورَهَا وَتَقْوَنَهَا ۞ وَتَقْوَنَهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنَهَا ﴾ [الشمس:٧-١٠]

- ١. ما الدليل من القرآن الكريم على وسطية الامة الإسلامية ؟
- ٢. قارن ما بين عقيدة الأمة الإسلامية وغيرها من عقائد الأمم الأخرى.
- ٣. ما الفرق بين نظام الأمة التشريعي وبين تشريع اليهود والنصارى ؟
- ٤. وضبح الفرق بين عبادة الأمة الإسلامية وأخلاقها وبين الأمم الأخرى.

## ٥) الثبات والمرونة

اختصت الأمة الإسلامية بظاهرة ميزتها عن سائر المجتمعات الأخرى ، وتلك الظاهرة هي الوسطية التي أشار إليها القرآن الكريم في قوله تعالى : ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلَنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ . ومن مظاهر هذا الوسط التوازن بين الثبات والمرونة .

ويوجد الثبات في الأمة الإسلامية فيما ينبغي أن يبقى ويخلد ، كالأهداف والغايات والأصول والكليات والقيم الدينية والأخلاقية ، وتوجد المرونة فيما ينبغي أن يتغير ويتطور كالوسائل والأساليب والفروع والجزئيات والشئون الدنيوية والعلمية .

والثبات والمرونة يتسقان مع طبيعة الإنسان والكون ، فالإنسان ثابت في جوهره فهو لم يتغير من آدم إلى يومنا هذا ، يأكل ويشرب ، ويفرح ويحزن ، ويكره الموت ويحب الخلود ، وهو متغير في وسائله ومعارفه وطرق عيشه وأساليب تفكيره .

وكذلك نجد في الكون أشياء ثابتة تمضي سنوات ولا تتغير مثل البحار الواسعة والجبال العالية والشمس والقمر ؛ ونجد أشياء أخرى متغيرة ، بحيرات تجف وزرع ينمو وآخر يموت ، ولذا نجد أنَّ الشريعة الإسلامية التي صبغت الأمة الإسلامية بصبغتها تجمع بين عنصري الثبات والمرونة .

وهذه الصفة هي التي جعلت المجتمع الإسلامي يعيش وينمو ويترقى ثابتاً على أصوله وغاياته ، متطوراً في معارفه وأساليبه وأدواته .

فالثبات يمنع المجتمع المسلم من الانهيار والفناء والذوبان في المجتمعات الأخرى ، أو التفكك في الداخل إلى مجتمعات صغيرة تتناقض في الحقيقة وإن كانت تبدو مجتمعاً واحداً في الظاهر .

وبالثبات يستقر التشريع وتتبادل الثقة وتبنى العلاقات على دعائم ثابتة ، ولا تعصف بها الأهواء والتقلبات السياسية من يوم إلى آخر .

وبالمرونة يستطيع هذا المجتمع أن يكيف نفسه وعلاقاته ، حسب تغير الزمان وتبدل أوضاع الحياة ، دون أن يفقد خصائصه ومقوماته الذاتية .

### الثَّبات والمرونة في مصادر الأمة الإسلامية :

يتجلى الثبات والمرونة في المصادر الأصلية للشريعة الإسلامية وهي الكتاب والسنة .

وتتجلى المرونة في المصادر الاجتهادية التي اختلف الفقهاء في مدى الاحتجاج بها . مثل الإجماع والقياس والاستحسان ... الخ . ويتمثل الثبات في العقائد الأساسية أركان الإيمان ، وأركان الإسلام ، وفي أمهات الفضائل كالصدق والأمانة والعفة والوفاء بالعهد وغيرها من مكارم الأخلاق ، وفي الشرائع القطعية كشؤون الزواج والميراث والحدود والقصاص وغيرها من النظم الإسلامية التي تثبت بنصوص قطعية الدلالة ، وفي المحرمات اليقينية كالسحر وقتل النفس والزنا والقذف وغيرها مما ثبت بالدليل القطعي من الكتاب والسنة .

ونجد المرونة فيما يتعلق بجزئيات الأحكام وفروعها العملية وخصوصاً في مجال السياسة الشرعية .

## الثبات والمرونة في القرآن:

إذا نظرنا إلى القرآن الكريم نجد نصوصه تجمع بين المرونة والثبات.

فالثبات نجده في قوله تعالى : ﴿ وَأُمَّرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ [ الشورى : ٣٨ ] .

وفي قوله لرسوله الله صلى الله عليه وسلم: ( وشاورهم في الأمر) [آل عمران: ٢٩]. فالشورى أمر ثابت لا ينبغي لأحد أن يلغيه. ونجد المرونة في عدم تحديد شكل معين للشورى بحسب ظروف الزمان واحتياجات المكان.

## الثبات والمرونة في السنة:

نجد أن السنة النبوية حافلة بالأمثلة التي يتمثل فيها الثبات والمرونة فنجد الثبات في رفض النبي صلى الله عليه وسلم التنازل في كل ما يتصل بكليات الدين وقيمه وعقائده ونجد المرونة في المواقف السياسية والعسكرية ومواجهة الأعداء.

- أ) أجب عن الأسئلة الآتية:
- ١) متى نشأ مصطلح الأمة الإسلامية ؟
- ٢) أذكر بعض المعانى التي تدل عليها كلمة ( الأمة ) في القرآن الكريم .
- ٣) قارن بين تعريف الراغب لكلمة (أمة) وبين المعنى الذي توصل إليه
   كمصطلح .
  - ٤) متى كانت بداية الأمة الإسلامية ؟
  - ٥) أذكر آيات من القرآن الكريم ختمت بما يدل على ربانية مصدرها .
    - 7) ما الدليل على أنَّ القرآن الكريم هو كتاب الإنسان الأول ؟

| ٧) ما العلاقة بين بشرية الرسول (صلى الله عليه وسلم) وقوله تعالى : ( لقد كانت                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| لكم في رسول الله اسوة حسنة ) ؟                                                               |
| <ul> <li>٨) ما الدليل من القرآن الكريم على تكريم الإنسان ؟</li> </ul>                        |
| ٩) أذكر بعض المجالات التي يبرز فيها تكريم الله سبحانه وتعالى للإنسان .                       |
| ١٠) أذكر أنواع الحقوق الأساسية للإنسان.                                                      |
| ١١) ما مصدر الشمول في الأمة الإسلامية ؟                                                      |
| ١٢) ما الدليل على أن الإسلام هو رسالة كل الرسل ؟                                             |
| ١٣) اذكر بعض الجوانب التي تغطيها الأخلاق الإسلامية .                                         |
| ١٤) ما معنى :                                                                                |
| أ/ الوسط ؟                                                                                   |
| ١٥) وضُح آثار كل من الثبات والمرونة في حياة الأمة الإسلامية .                                |
| ب) ضع علامة $(\checkmark)$ أمام العبارة الصحيحة وعلامة $(x)$ أمام العبارة الخطأ مع التعليل : |
|                                                                                              |
| ١) قامت دعوة النبي (عُلِينًا) على أسس دعوة إبراهيم عليه السلام .                             |
| ٢) تجتمع كل خصائص الأمة الإسلامية عند خاصية الربانية .                                       |
| ٣) بشرية الرسول ( على اندل على إنسانيته . ( )                                                |
| ٤) يؤثر اختلاف الناس في أجناسهم وأنسابهم على إنسانية الإنسان . ( )                           |
| ٥) الأمة الإسلامية وسط قي نظرتها للأنبياء . ( )                                              |
| جي نشاط :                                                                                    |
| وضح مظاهر كل من الربانية والإنسانية والوسطية في كل من :                                      |
| (١) العقيدة .                                                                                |
| (٣) التشريع . ﴿ ٤) الأخلاق والأداب .                                                         |

# الإسلام دين التوحيد

### (١) توحيد الله تعالى:

هو إفراد الله تعالى بالعبادة والإنابة والرجاء والخوف وتنزيهه عن الشريك والخضوع لأوامره والاجتناب لنواهية .

قال تعالى : ﴿ فَٱعۡلَمۡ أَنَّهُۥ لَاۤ إِلَنهَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [محمد : ١٩]

#### أقسامه :

ينقسم التوحيد إلى ثلاثة أقسام:

الأول : توحيد الربوبية .

الثاني : توحيد الألوهية .

الثالث: توحيد الأسماء والصفات.

#### توحيد الربوبية:

#### معنى الرب :

الرب في اللغة هو السيد والمالك والمربي.

#### وتوحيد الربوبية شرعاً:

هو الإقرار بأن الله تعالى رب كل شئ ومالكه ، وخالقه ، ورازقه وأنه المحيى والمميت .

#### المنكرون لتوحيد الربوبية:

لم ينكر هذا التوحيد ويجحده إلا شرذمة من البشر عرفوا قديماً باسم ( الدهريين ) الذين ينسبون الأفعال إلى الدهر فيقولون : ﴿ نَمُوتُ وَخَيَا وَمَا

يُمْلِكُنَا إِلَّا ٱلدُّهُرُ ) [ الجاثية : ٢٤ ] وعرفوا حديثاً باسم " الماديين " أتباع

الفلسفات المادية الذين يرجعون كل شئ إلى المادة وينكرون الغيبيات.

وهذا النوع من التوحيد قد أقر به المشركون ولم ينكروه فيما حكاه الله عنهم في قوله : ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم ٓ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ۗ فَأَنَّىٰ يُؤَفَكُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٧].

وفي قوله : ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّن نَزَّلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [العنكبوت: ٦٣].

ولكن إقرار المشركين هذا بربوبية الله للكون وتدبيره لأمره لا ينفعهم ولا يشفع لهم ، لأنهم كانوا يقرون وفي الوقت نفسه يثبتون مع الله الشفعاء والأنداد والأرباب وبذلك لم يكونوا من المسلمين ، ولقد حكى عنهم القرآن ذلك فقال تعالى : ﴿ وَيَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمۡ وَلَا يَنفَعُهُمۡ وَيَقُولُونَ وَيَعُولُونَ وَيَعُولُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمُ وَلَا يَعَلَمُ فِي ٱلسَّمَواتِ وَلَا هَتُولُونَ وَاللَّهُ بِمَا لَا يَعَلَمُ فِي ٱلسَّمَواتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضَ شُبْحَينَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [يونس : ١٨].

لقد كان المشركون يقرون فعلاً بأن الله رب كل شئ ولكنهم كانوا لا يوحدونه في ألوهيته .

وليس كل من أقر بالله رباً يكون موحداً له في ألوهيته ومفرداً له عبادته.

قال تعالى : ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْتُرُهُم بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴾ [يوسف : ١٠٦] .

ومما تقدم نعلم أن توحيد الربوبية لا يكون كافياً إلا إذا انضم إليه ولازمه وهو توحيد الألوهية .

- (١) ما معنى التوحيد ؟
- (٢) ما أقسام التوحيد ؟
  - (٣) أكمل الآتى:
- توحيد الربوبية هو الإقرار ...... ومالكه ..........
- توحيد الربوبية لا يكون كافياً إلا إذا .....
  - (٤) لماذا لم ينفع إقرار المشركين بتوحيد الربوبية ؟
    - (٥) من الذي أنكر توحيد الربوبية ؟

### توحيد الألوهية:

معنى الإله في اللغة: هو المعبود .

## توحيد الألوهية شرعاً:

هو إخلاص العبادة لله تعالى ، وأفراده بالطاعة والتوكل والرغبة والرهبة والدعاء والرجاء .

فالمسلم يتوجه بعبادته كلها ظاهرها وباطنها لله وحده ولا يجعل فيها شيئًا لغير . لغير ه مهما كان ذلك الغير .

وهذا التوحيد هو المقصود بقوله تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِى وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ اللَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ اللَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ اللَّهُ وَإِيَّاكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ اللَّهُ إِنَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ لَهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللَّلَالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

فتوحيد الألوهية هذا هو أول الدين وآخره وباطنه وظاهره وهو الذي خلق الله الجن والإنس من أجله قال تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [ الذاريات : ٥٦ ] .

وتوحيد الألوهية هذا هو مضمون كلمة لا إله إلا الله والتي معناها لا معبود بحق إلا الله .

## مقارنة بين توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية:

هنالك فوارق بين توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية نشير إليها فيما يأتي:

| توحيد الألوهية                                | توحيد الربوبية                        |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------|
| (١) هو إخلاص العبادة لله وحده                 |                                       |
| وإفراده بالتأله والطاعة والإنابة<br>والتوكل . | كل شئ وخالقه ومدبره .                 |
| (٢) هُو اعتقاد بالقلب وعمل وسلوك              | (۲) هو اعتقاد وتصدیق بالقلب دون       |
| و انقياد مو افق لما استكن في القلب .          | حاجة إلى غيره .                       |
| (٣) هو لازم لتوحيد الربوبية ونتيجة            | (٣) يقتضي توحيد الألوهية لأنه كالسبب  |
| حتمية له فما يستحق أن يعبد                    | له والبرهان عليه .                    |
| ويطاع إلا خالق الكون ومدبره .                 |                                       |
| (٤) خفي ودقيق ومفقود في حياة                  | (٤) واضح وجلى يقر به أكثر الناس .     |
| البشرية ومن هنا ركز عليه الرسل                |                                       |
| وكان أول شئ دعوا الناس إليه .                 |                                       |
| (٥) هو أول الدين وآخره وهو لب                 | (٥) لا يكون العبد به مسلماً حتى يقرنه |
| أ الإسلام ، وبه يتحرر الإنسان من              | بتوحيد الألوهية فقد أقر به            |
| كل عُبُودية لغير الله تعالى وبه               | المشركون ولم يكونوا من المسلمين       |
| تكون سعادة الإنسان في الدنيا                  | لأنهم جحدوا توحيد الألوهية وعبدوا     |
| ونجاته في الآخرة .                            | مع الله الهة أخرى .                   |
| <u> </u>                                      |                                       |

- (١) عرف توحيد الألوهية شرعاً.
- (٢) استدل بآية من القرآن على أنَّ جميع الرسل دعوا إلى عبادة الله وحده .
  - (٣) قارن بين توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية .

# توحيد الأسماء والصفات

#### معناه :

هو إقرار المسلم بأن الله قد سمى نفسه بأحسن الأسماء ووصف ذاته العلية بأكمل الصفات .

وهذه الأسماء والصفات لا تنبغي لأحد غير الله ، ولا يتصف بها على حقيقتها سواه .

فكل ما وصف الله به نفسه ، أو وصفه به رسوله الكريم نثبته له سبحانه بالصورة الذي أرادها والحقيقة الذي اختارها إثباتاً بلا تمثيل وتنزيها بلا تعطيل كما جاء في قوله تعالى : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى اللَّهُ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ ) الشورى : ١١].

قال الله تعالى : ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهَ إِلَّا هُو ٱلْمَاكِ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَامُ اللَّهِ عَمَّا ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيْمِنُ ٱلْمُهَيْمِنُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْجَبَّارُ ٱلْمُتَكِبِّرُ شَبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ يُشْرِكُونَ هُو ٱللَّهُ ٱلْجَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ لَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ أَيُسْرِكُونَ هُو ٱللَّهُ ٱلْجَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ لَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ يُشْرِكُونَ هَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ هَا يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ هَا يُسَمِّدُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُولُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ

### حظ المسلم من الإيمان بأسماء الله وصفاته:

حظ المسلم من معرفة أسماء الله تعالى وصفاته هو التعرف بها على الله تعالى ، ليزداد معرفة بربه فيعبده على بصيرة وعلم .

ثم حظه كذلك منها هو التخلق بشيء مما تدل عليه هذه الأسماء ، وتلك الصفات وأخذ النفس بمدلولها في حدود الطاقة البشرية ، فيكون المسلم رحيما ، وعادلا ، وكريما ، وشكورا وقويا إلى غير ذلك مما تدل عليه هذه الأسماء وتلك الصفات من الأخلاق الكريمة والصفات الحميدة .

#### تدريب:

- ١. ما معنى توحيد الأسماء والصفات ؟
- ٢. ما الفرق بين صفات الإنسان وصفات الرحمن ؟
  - ٣. أكمل الآتى :
- كل ما وصف الله به نفسه ووصفه به رسوله الكريم ....... ، بالمعنى الذي ...... والحقيقة ..... إثباتا وإيمانا ...... وتنزيها ........
  - ٤. ما حظ المسلم من الإيمان بالأسماء والصفات ؟

# مظاهر التوحيد في دين الإسلام

## أولاً: التوحيد هو المهمة الأولى للرسل عليهم السلام

و لأهمية التوحيد ومنزلته في الرسالات الإلهية كان هو القضية المحورية والأساسية في دعوات الرسل جميعاً وفي هذا يقول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كَالَ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ ٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجۡتَنِبُواْ ٱلطَّغُوتَ ﴾ [ النحل: ٣٦].

## ثانياً: التوحيد شعار الإسلام

إن الإسلام جعل التوحيد أساساً له وشعاراً يدل عليه ، فإذا ذكر الإسلام كان التوحيد معه وملازماً له .

وبالتوحيد تميز الإسلام عن غيره من الديانات القديمة والحديثة ، وقد أشبع القرآن الكريم القول ، وسلك ضروباً كثيرة في إثبات التوحيد ونفي الشرك ، وكثيرا ما جمع بينهما للزوم كل منهما عن الآخر ، فنفى التثنية وأثبت التوحيد في قوله تعالى : ﴿ وَقَالَ ٱللّهُ لَا تَتَّخِذُواْ إِلَىهَيْنِ ٱثْنَيْنِ النَّمَ اللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ اللهُ اللهُ وَاحِدُ اللهُ وَاحِدُ اللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ اللهُ اللهُ وَاحِدُ وَاللهُ اللهُ وَاحِدُ اللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ مِن اللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ اللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ اللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُونَ اللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاللهُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُ وَاحِدُوا وَاحِدُ وَاحِدُوا وَاحَدُوا وَاللهُ وَاحِدُ وَا

### ثَالثاً : التوحيد حق الله على العباد

إنَّ المسلم يوحد الله ويعبده لأن الله هو المتفضل عليه بآلائه التي لا تحصى ، وإذا كان التوحيد هو واجب العباد نحو ربهم ، فهو كذلك حق الله عليهم .

قال تعالى : ﴿ وَٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ وَلَا تُشۡرِكُواْ بِهِۦ شَيَّا ﴾ [ النساء : ٣٦ ] .

روى الشيخان البخاري ومسلم عن معاذ بن جبل رضى الله عنه قال: (كنت رديف النبي صلى الله عليه وسلم على حمار فقال لي: "يا معاذ أتدرى ما حق الله على الله ؟ قلت: الله ورسوله أعلم. قال: حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً . وحق العباد على الله (أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً) قلت: يارسول الله. أفلا أبشر الناس قال "لا تبشرهم فيتكلوا" .

## رابعاً: التوحيد رسالة المسلم في الحياة

وإذا كان المسلم يستقبل حياته بالتوحيد ويودعها بالتوحيد فإن وظيفته بين مهد الطفولة وفراش الموت هي إقامة التوحيد والدعوة إليه . بقول الله تعالى : ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱللَّهِ وَمَمْ لَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱللَّهُ مَلْمِينَ ﴾ [فصلت : ٣٣].

بينت الآية الكريمة أن أفضل ما يقوم به المسلم هو الدعوة إلى الله تعالى والعمل الصالح معلناً بذلك انتمائه للإسلام الذي هو دين التوحيد .

## خامساً : التوحيد رسالة الأمة الإسلامية إلى الأمم

والتوحيد كما هو رسالة المسلم في الحياة هو أيضاً رسالة الأمة الإسلامية الى الأمم كلها وإلى العالم كافة ، وهي المهمة التي من أجلها اختار الله هذه الأمة واصطفاها دون غيرها من الأمم للقيام بها قال تعالى : ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ

لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ ا

ولعل من أعظم أنواع الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو الدعوة إلى توحيد الله تعالى وإخلاص العبادة له والتحذير من الوقوع في الشرك .

ولقد وعي الصحابة رضوان الله عليهم ومن تبعهم بإحسان هذه الرسالة وأن هذا واجبهم نحو غيرهم ، فهذا ربعي بن عامر حين سأله (رستم) قائد الفرس في حرب القادسية من أنتم ؟ وما مهمتكم ؟ أجابه بقوله : " نحن قوم بعثنا الله لنخرج

الناس من عبادة العباد إلى عبادة الله وحده ومن ضيق الدنيا إلى سعتها ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام " .

- (١) ما مظاهر التوحيد ؟
- (٢) إقامة التوحيد في الأرض رسالة المسلم والأمة الإسلامية . وضح ذلك .
  - (٣) ما حق الله على العباد ؟ وما حق العبيد على الله ؟

الإيمان والعلم في كتب السنة

# الإيمان والعلم في كتب السنة

#### الإيمان من كتاب صحيح البخاري:

كتاب صحيح البخاري أو الجامع الصحيح هو من أصح كتب السنة بل يفوقها صحة وتبويباً وفقهاً .

ألفه صاحبه (محمد بن إسماعيل البخاري) في ستة عشر عاماً وانتقاه من زهاء ستمائة ألف حديث ، وكان كلما أراد أن يضع حديثاً اغتسل وصلى ركعتين . وكتب تراجم جامعه بين قبر النبي صلى الله عليه وسلم ومنبره ، وجمع ما يقارب سبعة آلاف وثلاثمائة وسبعة وتسعون (٧٣٩٧) حديث بالمكرر ، وبدون المكرر عدد أحاديثه ألفان وستمائة واثنين (٢٦٠٢) حديث .

اهتم العلماء بكتاب البخاري اهتماماً كبيراً حتى بلغت شروحه اثنان وثمانون (٨٢) شرحاً ، أشهرها شرح الحافظ ابن حجر العسقلاني المسمى بفتح الباري وشرح الحافظ بدر الدين العينى المسمى بعمدة القاري .

## أهمية الإيمان:

الإيمان هو ملاك الأمر كله وباقي الأعمال الصالحة مبنية عليه ومشروطة به ، وبه النجاة في الدارين ، ولذلك قدمه البخاري ومسلم في كتابيهما على بقية الكتب .

الأحاديث التي أوردها البخاري في كتاب الإيمان تناولت عمل القلب وهو الاعتقاد وعمل اللسان وهو النطق بالشهادتين وغيرها وعمل الجوارح من صلاة وزكاة وحج وترك الحرام ، لأن تعريف الإيمان عند أهل السنة والجماعة هو: (معرفة بالقلب وقول باللسان وعمل الأركان) وكان البخاري يريد أن يرد على الذين ينفون الأعمال كالصلاة وغيرها من الإيمان ، لأن بعض الناس يعتقدون أن الإيمان هو المعرفة فقط.

# التقويم:

| ١. ما أصح كتب السنة ؟                          |
|------------------------------------------------|
| ٢. من الذي ألف أصح الكتب بعد كتاب الله تعالى ؟ |
| ٣. أكمل الأتى :                                |
| بلغ مدةً تأليف صحيح البخاري                    |
| وكان كلما أراد أن يضع حديثاً                   |
| عدد أحاديثه بالمكّرر .                         |

.. وانتخبه من

- ٤. ما الذي يدل على اهتمام العلماء بصحيح البخاري ؟
  - ٥. أنسب الكتب الآتية لأصحابها:
- أ. فتح الباري . ب. عمدة القارئ .
  - ٦. لماذا قدم كتاب البخاري على غيره ؟
    - ٧. ما تعريف الإيمان عند أهل السنة ؟

### شعب الإيمان

عن أبي هريرة رضى الله عنه ، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ( الإيمان بضع وستون شعبه ، والحياء شعبه من الإيمان )

أخرجه البخاري

#### معاني المفردات:

بضع : القطعة من العدد تُجعل لما دون العشرة (٣-٩)

شعبة : وهي القطعة والفرقة ، والمراد بها هذا الخصلة أو الجزء

الحياء : في اللغة تغير وانكسار يعترى الإنسان من خوف وما يعاب به . وفي الشرع : خُلق يبعث على إجتناب القبيح أو خلق ببعث على فعل الطاعة وحاجز عن فعل المعصية .

# بيان الأحكام والآداب التي تؤخذ من الحديث :

- 1. الإيمان اسم يتشعب إلى أمور عديدة يجمعها الطاعة ، وأعلى هذه الشعب كلمة التوحيد لا اله إلا الله وأدناها دفع الأذى عن الغير (إماطة الأذى عن الطريق كما ورد ذلك في حديث آخر).
- ٢. خُصَّ الحياء بالذكر لأهميتة ، لأنه هو الباعث على فعل الطاعات واجتناب المنهيات فإن صاحب الحياء لا يفعل إلا الخير كما قال صلى الله عليه وسلم : ( الحياء لا يأتي إلا بالخير ) .
- ٣. حَصر بعض العلماء هذه الشعب في تأليف خاص بها منهم ابن حبان و البيهقي .

- ١. ما معنى (بضع ، شعبة ) ؟
- ٢. ما الإيمان ؟ لماذا ذكر البخاري أعمال بعض الجوارح في كتاب الإيمان ؟
  - ٣. ما أعلى شعبة من الإيمان ؟ وما أدناها ؟
    - ٤. لماذا خص الحياء بالذكر ؟

### الدين يسر

عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ( إن الدين يسر ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه ، فسددوا وقاربوا وأبشروا ، واستعينوا بالغدوة والروحة وشئ من الدلجة ) .

#### معاني المفردات :

الدين يسر : أي ذو يسر أو نقيض العسر

ولن يشاد الدين: من المشادة وهي المغالبة من الشدة

فسددوا : أي الزموا السداد أي الصواب من غير تفريط و لا إفراط

وقاربوا: لا تبلغوا النهاية بل تقربوا منها

وأبشروا : أبشروا بالثواب على العمل وإن قل

الغدوة : السير أول النهار

الدلجة : السير آخر الليل

## بيان الأحكام التي تؤخذ من هذا الحديث :

- دین الاسلام دین یسر وسهولة مقارنة بالأدیان السابقة التي كانت تشدد على أهلها.
- ٢. الغلو في الدين والإفراط في العمل وعدم الرفق بالنفس يؤدي إلى ترك العمل من أصله.
- ٣. النتبيه على اغتتام أوقات النشاط والفراغ لذكر الله وهي أول النهار وآخر النهار .

- ١. قارن بين دين الإسلام والأديان الأخرى في مدى سهولة الأحكام ويسرها .
  - ٢. ما معنى (فسددوا، وقاربوا، وأبشروا)؟
  - ٣. ماذا تستنبط من قوله ( واستعينوا بالغدوة والروحة وشيئ من الدلجة ) ؟

## من الإيمان أن يحب المؤمن لأخيه ما يحب لنفسه

عن أنس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ( لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه مايحب لنفسه ) .

#### حب الرسول صلى الله عليه وسلم من الإيمان:

عن أنس رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ( لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين ) .

#### معاني المفردات:

المحبة: ميل القلب إلى الشيء لتصور كمال فيه والمراد بالمحبة هنا الميل الاختياري .

## بيان معاني الآداب والأحكام التي تؤخذ من هذين الحديثين:

- ١. الحث والحض على تمنى الخير للآخرين .
- ٢. نفى الإيمان الكامل من الذي لا يحب للآخرين الخير كما يحب لنفسه .
  - ٣. من الإيمان أن يبغض لأخيه ما يبغض لنفسه من الشر.
- الحث على التواضع حتى لا يحب أن يكون مميزاً وأفضل من الأخرين و لا يتم ذلك إلا بترك الأنانية وحب الذات.
- ٥. نفي الإيمان الكامل من الذي لا يكون رسول الله صلى الله عليه وسلم أحب الله من كل مخلوق آخر .
- حب رسول الله صلى عليه وسلم يتمثل في التبجيل والتوقير والتعظيم والصلاة والسلام عليه كلما ذكر ، والدفاع عنه واتباع سنته وإيثار طريقه و هديه على كل هدي .

- ١. بماذا تصف الشخص الأناني ؟
- ٢. هل الحاسد كامل الإيمان ؟ ولماذا ؟
- ٣. ما موقفك من ايذاء الصحف الدنماركية لرسول الله صلى الله عليه وسلم ؟
- عليه الله على المدينة لزيارة رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟

### المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده

عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : (المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده ، والمهاجر من هجر ما نهى الله عنه ) .

## معانى المفردات :

المسلم: المراد المسلم الكامل والجامع لخصاله

المهاجر: من هجر أهله ووطنه وعشيرته والمراد هنا ترك

المعاصىي

## بيان الأحكام والمعاني التي تؤخذ من هذا الحديث:

- 1. المسلم المستحق الثناء هو من سلم المسلمون من قوله الفاحش البذئي ومن بطشه وضربه.
  - ٢. الحث على ترك أذى المسلمين بكل ما يؤذي من قول أو فعل.
  - ٣. قدم اللسان على اليد لأن أذى اللسان أشد إيلاماً من أذى اليد .
    - ٤. ترك ما نهى الله عنه من أعظم أنواع الهجرة.

#### التقويم:

- ١. لماذا خص ذكر اليد واللسان دون بقية الجوارح؟
  - ٢. لم قدم اللسان على اليد ؟
- ٣. الحديث حث على عدم إيذاء المسلم . ما رأيك في إيذاء غير المسلم ؟
  - ٤. ما الفرق بين إيذاء اللسان واليد ؟

## علامة المنافق

عن عبد الله بن عمرو أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها، إذا اؤتمن خان وإذا حدث كذب وإذا عاهد غدر وإذا خاصم فجر).

## معاني المفردات:

خصلة: صفة

يدعها: يتركها

غدر: من الغدر وهو ترك الوفاء

خاصم: جادل

فجر: وهو الميل عن الحق

## بيان المعاني والآداب التي تؤخذ من هذا الحديث :

- 1. مراد البخاري بذكر علامات المنافق في كتاب الإيمان لكونها معاصي تتقص الإيمان فينبغي الحذر منها .
- النفاق مخالفة الباطن للظاهر فإن كان في اعتقاد الإيمان فهو نفاق الكفر وإلا فهو نفاق العمل ويدخل فيه فعل المعاصى وترك الطاعات.
- ٣. المتصف بالصفات السابقة هو شبيه بالمنافقين ومتخلقاً بأخلاقهم من كذب وخيانة وخلف الوعد والفجور.
- لتحذير الشديد من اعتياد هذه الصفات وملازمتها لأنها قد تؤدي إلى النفاق الأكبر .

#### التقويم:

- ١. ما معنى (خصلة ، يدعها ، خاصم ) ؟
- ٢. ما مراد البخاري بذكر علامات المنافق؟

## الإخلاص من الإيمان

عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " الأعمال بالنية ولكل امرئ ما نوى ، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله ، ومن كانت هجرته لدنيا يصيبها أو إمرأة يتزوجها فهجرته إلى ما هاجر إليه ".

## معاني المفردات :

الأعمال : تشمل أعمال اللسان وهي الأقوال ، وأعمال الجوارح الأخرى (اليد ، الرجل وغيرها)

النية : وهي القصد ، وفي الشرع هي الإرادة المتوجهة نحو الفعل لابتغاء رضاء الله و امتثال حكمه

الهجرة : ترك مكان إلى آخر ، وفي الشرع ترك دار الكفر إلى دار الإسلام ، وترك دار الخوف إلى دار الأمن أو ترك ما نهى الله عنه .

## الآداب والأحكام التي تؤخذ من الحديث:

- الأعمال تابعة للنية مقدرة بها وموزونة بميزانها ، فدرجة كل عمل من درجة النية الباعثة عليه فإن كانت خيراً فخير وإن شراً فشر .
- ٢. لكل إنسان جزاء ما نواه فمن كانت نيته ثواب لله ومرضاته فله ذلك ،
   ومن كانت نيته شرأ فله الويل ومن نوى أجرأ دنيويا محضاً فلا حظ له في الثواب .
- ٣. الهجرة لا زالت قائمة وواجبة على كل من كان في بلدة لا يستطيع أن
   يظهر فيها شعائر دينه ولو كانت هذه البلدة موطنه الأصلى.
  - ٤. أفضل الهجرة هجرة المعاصبي التي حرمها الله سبحانه وتعالى .
- ومن الهجرة ترك البلد الذي يسب فيه صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والبلد الذي تنتشر فيه التفسخ الأخلاقي والقيم الرذيلة .

### التقويم:

| ل بالنيات | ·. أكمل الآتي : " الأعمال |
|-----------|---------------------------|
|           | فمن كانت                  |
| н         | ومن كانت                  |

- ٢. ما معنى الكلمات الأتية:
- الأعمال ، النية لغة وشرعاً ، الهجرة لغة وشرعاً .
- ٣. قال العلماء: " إن هذا الحديث ثلث الإسلام " . لماذا ؟
  - ٤. ابحث عن سبب هذا الحديث .
- ٥. أكتب أكبر عدداً من الأحاديث عن الإخلاص مستعيناً بكتاب رياض الصالحين.
  - ٦. ما رأيك فيمن ينوي البيع والتجارة مع الحج؟

# ترك المشتبهات من الإيمان

عن النعمان بن بشير رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "الحلال بين والحرام بين وبينهما مشبهات لا يعلمها كثير من الناس، فمن اتقى المشبهات استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات كراع يرعى حول الحمى يوشك أن يواقعه، ألا وإن لكل ملك حمى ألا إن حمى الله (في أرضه) محارمه ألا وأن في الجسد مضغة إذا صلَحَت صلَحَ الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب ".

#### معاني المفردات:

المشبهات: المشتبه فيه ، الخفي أمره

الحمى : المكان المحمى الممنوع على غير من حماه

العرض: موضع المدح والذم

مضغة : قطعة ، جزء

### الآداب والأحكام التي تؤخذ من الحديث:

١. ترك المشتبهات دليل على قوة إيمان المرء وعلى تقواه وورعه.

المشتبهات قد تخفى على كثير من الناس فواجب على المرء أن يسأل عنها أهل العلم ( فسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون ) .

- ٣. ينبغي للإنسان المؤمن الورع أن يتحرى الحلال الذي لا شك فيه ويتجنب الحرام الذي لا شك فيه ، ويترك كل شي يشك فيه ليكون دينه نقياً وعرضه سالماً .
  - ٤. أعظم الذنوب وأقبحها هو انتهاك حرمات أعظم الملوك الله جل جلاله .
- تطهير القلب من الدنس والرجس والذنوب ، هو الوسيلة الوحيدة لطهارة بقية الأعضاء .

## التقويم:

- ١. أكمل الأتي : " الحلال بيّن والحرام بيّن ......
  - ما معنى الكلمات الآتية :

المشتبهات ، الحمي ، العرض .

- ٣. من راوي الحديث ؟
- ٤. ما أثر ترك الشبهات على الفرد المسلم؟
- ٥. ما الواجب الذي يفعله الإنسان عندما تشتبه عليه الأمور؟
  - ٦. ما حمى الله تعالى ؟
  - ٧. ما الوسيلة الوحيدة لاستقامة بقية الجوارح؟
  - ٨. اذكر بعض المشتبهات التي اشتبهت عليك ؟

### العلم

أشاد الإسلام في مصدريه الرئيسيين ، القرآن الكريم ، والسنة النبوية بالعلم وحث الإسلام على العلم ، ودعا الناس إلى طلبه ، وأشاد بمكانة أهله وأعلى من مكانتهم وقدرهم ، وقد وضع له قواعد تحكمه ، وأحكاماً تنظمه في الكتاب والسنة .

ونقدم لك أيها الطالب أحاديثاً من السنة النبوية مأخوذة من سنن الإمام أبوعبد الله محمد بن يزيد بن ماجه القزويني ، الذي ولد عام (٢٠٧هـ) .

ويدل كتابه السنن على علمه واتباعه للسنة في الأصول والفروع ، ويشتمل الكتاب على إثنين وثلاثين كتاباً وألف وخمسمائة باب وعلى أربعة ألف حديث . وقد شرح كثير من العلماء سنن ابن ماجه ، منهم كمال الدين محمد بن موسى الدميرى (توفى سنة ٨٠٨هـ) وقد سمي شرحه ، (الديباجه بشرح سنن ابن ماجه) وقد بوب ابن ماجه في مقدمته أبواباً للعلم منها :

## فضل من تعلم القرآن وعلمه:

عن عثمان بن عفان قال : قال رسول صلى الله عليه وسلم : (خيركم من تعلم القرآن وعلمه ) .

عن أبي موسى الأشعري ، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ( مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن كمثل الأترجه ، طعمها طيب وريحها طيب . ومثل المؤمن الذي لا يقرأ القرآن كمثل التمرة ، طعمها طيب ولا ريح لها . ومثل المنافق الذي يقرأ القرآن كمثل الريحانة ريحها طيب وطعمها مر ، ومثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كمثل الحنظلة ، طعمها مر ولا ريح لها ) .

### معاني المفردات:

مثل المؤمن: صفته العجيبة الأترجة: نوع من الفواكه

## بيان المعاني والآداب التي تؤخذ من الحديثين :

- ١. أفضل المتعلمين من يتعلم القرآن ليعمل به ويعلمه غيره .
- لا يلزم من فضل قارئ القرآن أن يكون أفضل من الفقيه ، لأن القارئ قد
   لا يفهم منه شيئاً ، فبحسب النفع للغير يكون الفضل .
- ٣. كلام الله تعالى له تأثير في باطن العبد وظاهره ، وإن العباد متفاوتون في ذلك فمنهم من له النصيب الأوفر من ذلك التأثير وهو المؤمن القارئ ومنهم

من لا نصيب له وهو المنافق ، ومنهم من تأثر ظاهره دون باطنه وهو المرائى أو بالعكس وهو المؤمن الذي لم يقرأه .

٤. يستحب ضرب الأمثال لإيضاح المعانى .

## التقويم:

- ١. من الذي ألف سنن ابن ماجه ؟
  - ٢. أكمل الآتي:

- ٣. من شرح سنن ابن ماجه ؟
- ٤. أكتب حديثاً عن فضل القرآن الكريم.
  - ٥. ما الفائدة من ضرب الأمثال ؟
- ٦. ما أثر قراءة القرآن الكريم على النفوس؟

# باب فضل العلماء والحث على طلب العلم

عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ( من سلك طريقاً يلتمس فيه علماً سهل الله له طريقاً إلى الجنة، وإن الملائكة لتضع أجنحتها رضا لطالب العلم، وإن طالب العلم يستغفر له من في السموات والأرض حتى الحيتان في الماء وإن فضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب، إن العلماء ورثة الأنبياء، إن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً، إنما ورثوا العلم فمن أخذه أخذ بحظ وافر).

#### معانى المفردات:

سلك : دخل أو مشي

طريقاً : حسي أو معنوي

لتضع أجنحتها : مجازاً عن التواضع تعظيماً لحقه ومحبة للعلم

حظ و افر : نصيب تام

## بيان الآداب والأحكام التي تؤخذ من الحديث:

- الطريق إلى الجنة فيه صعوبه ومشقة ، يسهل هذا الطريق وييسر بطلب العلم .
  - ٢. أهل السموات والأرض مشغولون بالاستغفار للعالم والمتعلم .
- ٣. شبه العالم بالقمر لأن نور العالم والقمر يتعدى إلى غيرهما وشبه العابد بالكواكب لأن نورهما لا يتعدى إلى غيرهما .
  - ٤. من أراد أن يكون وريثاً للأنبياء فعليه بالعلم فإنه ميراثهم.

- ١. ما معنى: (سلك ، لتضع أجنحتها ، حظ وافر ) ؟
  - ٢. ما أسهل الطرق التي توصل إلى الجنة ؟
- ٣. استخرج من سورة غافر آيه تبين استغفار الملائكة للمومنين .
  - ٤. لماذا شبه العالم بالقمر والعابد بالكواكب؟
  - ٥. ماذا تفعل إذا أردت أن تكون وريثاً للأنبياء ؟

## باب الانتفاع بالعلم والعمل به

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : كان من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم : " اللهم إني أعوذ بك من علم لا ينفع ، ومن دعاء لا يُسمع ، ومن قلب لا يخشع ، ومن نفس لا تشبع " .

عن جابر بن عبد الله أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " لا تَعَلّموا العلم لتباهوا به العلماء ولا لتماروا به السفهاء ، ولا تخيروا به المجالس ، فمن فعل ذلك فالنار فالنار ".

#### معاني المفردات:

أعوذ : النجئ وأحتمي

لا يُسمع : لا يجاب

لا تعلموا : لا تتعلموا

لتماروا : لتشككوا

السفهاء : جمع سفيه، وهو قليل العقل والمراد به الجاهل ولا تخيروا : أي لا تختاروا به خيار المجالس وصدورها

## الآداب والأحكام التي تؤخذ من هذا الحديث :

- ا. هنالك أنواعاً من العلوم ، العلم بها لا ينفع ، والجهل بها لا يضر ، ينبغي للمؤمن أن لا يشغل نفسه بها .
- ٢. الدعاء الذي لا يُسمع (أي لا يقبل) هو من أغلق بابه بالمعاصبي وأكل الحرام.
- ٣. القلب الذي لا يخشع هو القلب الذي تحجر أو صار أشد قساوة من الحجارة لأن الحجارة لو أنزل عليها القرآن لخشعت وتصدعت من خشية الله ، وتلك القساوة من كثرة الذنوب والمعاصي .
- الإنسان الذي يطلق ويرسل شهوات نفسه في الملذات والمطالب لن يشبع أبدأ كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم " لو كان لابن آدم واديان من ذهب لتمنى ثالثاً ، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب " .
- طلب العلم من أشرف العبادات التي يتقرب بها العبد إلى الله تعالى فمن قصد من تعلمه غير وجه الله سبحانه وتعالى كان يتعلم للمباهاة والمفاخرة به أو ليجادل به أو ليتصدر به امام الناس فمصيره إلى النار بل هو أول

- من تسعر به النار كما أشار إلى ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم في حديث آخر .
  - ٦. العمل الصالح دون إخلاص يصير هباءً منثوراً.

- ١. أذكر أمثلة لعلوم تضر أكثر مما تتفع .
- ٢. رتب عدداً من أنواع العلوم على حسب أهميتها .
  - ٣. ما رأيك في من يتعلم من أجل الوظيفة ؟
    - ٤. ما معنى الكلمات الآتية:
    - أعوذ ، التجئ ، لا يُسمع ، لتماروا .
- ٥. كثير من الناس يتعلمون للمجادلة والمناظرة . ما حكم ذلك ؟
  - ٦. ارتفع الخشوع من القلوب . فما سبب ذلك ؟
- ٧. أشرح العبارة الآتية: (ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب).
- ٨. أكتب رسالة لزميلك الذي يستغرق جل وقته في قراءة الألغاز ، والقصص الغرامية والمجلات الخليعة، تتصحه فيها .

# باب من بتّع علماً أو كتمه

عن انس بن مالك رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : " نضر الله عبداً سمع مقالتي فوعاها ، ثم بلغها عني ، فرب حامل فقه غير فقيه ، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه " .

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من سئل عن علم يعلمه فكتمه ألجم يوم القيامة بلجام من نار ".

#### معاني المفردات:

نضر: النضرة: الحسن والجمال والبهاء

مقالتی : حدیثی

فوعاها : فهمها وحفظها

رب : للتقليل وقد ترد للتكثير

حامل فقه : حامل علم (حديث أو غيره)

ألجم : أدخل في فمه لجام لأنه موضع خروج العلم والكلام

## الآداب والأحكام التي تؤخذ من الحديثين:

- الحث والحض على حفظ أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم وفهمها ونشرها.
  - ٢. أهل الحديث والفقه وجوههم نضرة بدعاء النبي صلى الله عليه وسلم .
- ٣. الناس يتفاوتون في الحفظ والفهم على قدر ما أعطاهم الله من العقل والفهم .
- ٤. ليس كل من يحفظ بفقيه فأهل الحديث غير أهل الفقه فلكل مكانته ومنزلته وتخصصه ، فالمحدثون يؤخذ منهم ورود الحديث وصحته وضعفه ، وأما الفقهاء يؤخذ منهم فقه الحديث ومسائله وأحكامه .
- كتم العلم من الذنوب التي يستحق صاحبها أن يُدخل في فمه لجام من نار يوم القيامة.
- ت. ضرورة أخذ الحديث من مصادره الموثوقة المضبوطة بالشكل المشهورة بالصحة كصحيح البخاري ومسلم والسنن الأربعة .

#### التقويم:

١. ما معنى الكلمات الأتية:

نضر ، مقالتي ، فوعاها ، رب ، ألجم .

- ٢. من أين أكتسب أهل الحديث والفقه نضارة الوجه ؟
  - ٣. لكل فن (علم) رجال . أشرح هذه العبارة .
- ٤. من يطبع بعض الأذكار النبوية وينشرها ويوزعها على الناس ، هل يعتبر من الذين يستحقون دعاء النبي صلى الله عليه وسلم ؟
- ما رأيك فيمن يأخذ الأحاديث النبوية من كتب القصاصين والكتب غير المعتمدة ؟
  - ٦. قارن بين البخيل بماله والبخيل بعلمه .
  - ٧. ما جزاء من يكتم العلم ولا ينشره ولا يساعد في نشره ؟

جميع حقوق الطبع والتأليف ملك للمركز القومي للمناهج والبحث التربوي . ولا يحق لأي جهة، بأي وجه من الوجوه نقل جزء من هذا الكتاب أو إعادة طبعه أو التصرف في محتواه دون إذن كتابي من إدارة المركز القومي للمناهج والبحث التربوي.

رقم الإنداع: ٢٨٧ م.٠٢